
 
 

UNIVERSIDADE ESTADUAL DO MARANHÃO 
DEPARTAMENTO DE LETRAS 

LETRAS LICENCIATURA EM LÍNGUA PORTUGUESA, LÍNGUA ESPANHOLA 
E LITERATURAS 

 
 
 
 
 
 
 

ANTÔNIA CRISTIANE DE SOUSA PEREIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

GÊNERO, CORPO E IDENTIDADE EM CORPO DESFEITO, DE JARID 

ARRAES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BACABAL 
2025 



 
 

  ANTÔNIA CRISTIANE DE SOUSA PEREIRA 
 
 
 
 

 

 

 

GÊNERO, CORPO E IDENTIDADE EM CORPO DESFEITO, DE JARID 
ARRAES 

 
 
 
 
 
 
 

Trabalho  de  conclusão  de  curso  apresentado  ao 
curso  de  Letras  da  Universidade  Estadual  do 
Maranhão  para  o  grau  de  licenciatura  em  Letras, 
Licenciatura  em  Língua  Portuguesa,  Língua 
Espanhola e Respectivas Literaturas. 

 

Orientadora: Profa. Ma. Larissa Emanuele da Silva 
Rodrigues de Oliveira. 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
 
 

BACABAL 
2025 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pereira, Antônia Cristiane de Sousa. 
    Gênero, corpo e identidade em Corpo Desfeito, de Jarid Arraes / Antônia 

Cristiane de Sousa Pereira. - Bacabal - MA, 2025. 
    49 f. 
  
    Monografia (Graduação em Letras Licenciatura em Língua Portuguesa, Língua 

Espanhola e Literaturas) - Universidade Estadual do Maranhão, Campus Bacabal, 

2025. 
  
    Orientadora: Profa. Ma. Larissa Emanuele da Silva Rodrigues de Oliveira. 
  
    1. Subjetividade. 2. Gênero. 3. Corporeidade. 4. Trauma. 5. Identidade. I. Título. 
  
  

CDU: 82-3:305-055.2 

Elaborado por Anderson de Araújo Machado - CRB 13/746 

 

 



 
 

ANTÔNIA CRISTIANE DE SOUSA PEREIRA 

 

GÊNERO, CORPO E IDENTIDADE EM CORPO DESFEITO, DE JARID ARRAES 

 

Monografia apresentada junto ao curso de 

Letras da Universidade Estadual do 

Maranhão, Departamento de Letras do 

Campus Bacabal, para obtenção do grau 

de Licenciatura em Letras, Língua 

Espanhola e Respectivas Literaturas. 
 

 Aprovado em: 26/06/2025 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

         ______________________________________________________________ 
 

Prof. Ma. Larissa Emanuele da Silva Rodrigues de Oliveira (orientadora) 
 
 

 _______________________________________________________________ 
Prof. Dra. Linda Maria de Jesus Bertolino 

 

         _______________________________________________________________ 

Prof. Ma. Alexandra Araujo Monteiro 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 
Dedico  este  trabalho  a  Deus,  fonte  de 
força  e  sabedoria  em  minha  trajetória. 
Aos meus pais, Dona Neném e Seu Leno, 
pilares  da  minha  vida,  cuja  dedicação  e 
exemplo moldaram quem sou. 
À memória da minha irmã,  Iasmim, que 
não pôde estar aqui, mas se faz presente 
em meu coração. 



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço,  antes  de  tudo,  a  Deus,  que  me  guiou  até  aqui  e  me  fortaleceu  nos 

momentos difíceis. Tu és, Senhor, a minha rocha, o meu refúgio, o meu mais puro amor. 

Aos meus pais, minha eterna gratidão. Dona Francisca, você é minha inspiração, 

meu maior exemplo de amor. Obrigada por nunca soltar minha mão e por sempre me 

mostrar  que  sou  capaz.  Seu  Francisco,  você  é  minha  força,  meu  maior  exemplo  de 

coragem e honra. Obrigada por me proteger e por me ensinar que a riqueza da vida é ser 

filha de vocês. 

À minha família, que foi minha  inspiração de carreira, pelos exemplos que me 

deram. Ver vocês como profissionais despertou em mim o desejo de seguir esse caminho. 

À minha querida orientadora, Profa. Ma. Larissa Emanuele, por me acolher com 

carinho e conduzir este trabalho. Sua paciência e dedicação foram essenciais durante esses 

meses. Agradeço por acreditar nesta pesquisa e moldá­la com suas mãos. 

À Universidade Estadual do Maranhão (UEMA), pelo suporte material e imaterial, 

e por ter sido palco em minha trajetória ao longo desses anos de graduação. 

Ao  grupo  de  pesquisa  COLICEC  e  à  idealizadora  desse  grande  apoio,  Linda 

Maria. Sem seus ensinamentos, esta jornada não teria sido a mesma. Sou grata por sua 

dedicação e por compartilhar tanto conhecimento. 

Aos grandes professores que foram minha inspiração, tanto na universidade como 

fora dela. Ver o amor de vocês pela profissão e o cuidado nos ensinamentos fortaleceu 

meu aprendizado e minha escolha. 

Às minhas companheiras desta  jornada acadêmica, minha sincera gratidão. Ter 

vocês compartilhando desafios, conquistas, risadas e aprendizados tornou tudo mais leve 

e significativo, graças ao apoio e à amizade de cada uma.  

Às  minhas  amigas,  Kely  e  Juliana,  companheiras  desde  a  infância,  que 

compartilham o mesmo sonho e caminham ao meu lado com afeto e apoio. 

Àquele  que,  com  companheirismo  e  paciência,  foi  abrigo  e  força  durante  essa 

jornada. 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                            
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“Imaginei que quando se desenha o amor 

com uma flecha transpassando um 

coração, o tema deveria ser sacrifício. 

Mas muita gente despercebe que amar é 

como oferecer o corpo para ser punido”.             

Jarid Arraes 
 



 
 

RESUMO 
 

Este trabalho objetiva analisar como se constrói a relação entre corpo, gênero e identidade 
em Corpo Desfeito,  de  Jarid Arraes;  autora  cearense,  cuja  escrita  é destaque no meio 
literário,  pois,  há  temáticas  como  violência  estrutural  e  protagonismos  de  vozes 
marginalizadas. Dessa maneira, a pesquisa parte da seguinte questão norteadora: de que 
forma  a  corporeidade  fragmentada  de  Amanda,  protagonista  do  romance,  constitui­se 
como elemento de construção de sua identidade de gênero? O que conduz aos seguintes 
objetivos específicos: compreender de que maneira a voz narradora de Jarid Arraes, em 

Corpo desfeito, aborda questões de gênero a partir da protagonista Amanda; identificar 

como esta, atravessada por diversos acontecimentos traumáticos, comenta sobre si através 

do corpo na obra citada; e mostrar de que maneira as percepções de Amanda acerca de 

gênero e do corpo constroem a sua identidade.  A partir de uma abordagem qualitativa e 
bibliográfica, essa pesquisa analisa a narrativa através de três eixos: a construção da voz 
narradora  e  as  questões  de  gênero;  a  relação  entre  corpo  e  trauma;  e  a  formação  da 
identidade  a  partir  das  experiências  da  personagem  supracitada.  O  referencial  teórico 
abrange autores como Judith Butler (2003); Heleith Saffioti (1995; 1987); Michelle Perrot 
(2007);  David  Le  Breton  (2007);  Aleida  Assmann  (2011);  Gaston  Bachelard  (1993); 
Ozíris  Borges  Filho  (2007);  Paul  Ricoeur  (2007),  Stuart  Hall  (2006)  entre  outros; 
possibilitando uma reflexão crítica sobre os marcadores sociais que atravessam o corpo 
feminino e a subjetividade. Conclui­se que Corpo Desfeito revela, a partir da narrativa, 
os mecanismos de opressão e  resistência que permeiam a construção da  identidade de 
gênero em contextos de violência. 
 
Palavras-chaves: subjetividade; gênero; corporeidade; trauma; identidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

RESUMEN 

 

Este trabajo tiene como objetivo analizar como se construye la relación entre cuerpo, 

género e identidade en la obra Corpo desfeito, de Jarid Arraes; autor cearense cuya 

producción se destaca en el mundo literario, ya que incluye temas como la violencia 

estructural y el protagonismo de las voces marginadas. Así, la investigación parte de la 

siguiente pregunta orientadora: ¿ de qué manera la corporalidad fragmentada de Amanda, 

protagonista de la novela, constituye un elemento en la construcción de sua identidade de 

género? Lo que lleva a los siguientes objetivos específicos: comprender como la voz 

narradora de Jarid Arraes, en Corpo Desfeito, aborda cuestiones de género desde la 

perspectiva de la protagonista Amanda; identificar cómo ella, quien há pasado por varios 

eventos traumáticos, se comenta a sí misma através de su cuerpo en la obra mencionada; 

y mostrar cómo las percepciones de Amanda sobre el género y el cuerpo construyen su 

identidad. Utilizando un enfoque cualitativo y bibliográfico, esta investigación analisa la 

narrativa através de tres ejes: la construcción de la voz del narrador y las cuestiones de 

género; la relación entre el cuerpo e el trauma; y la formación de la identidade a partir de 

las vivencias del personaje mencionado. El marco teórico incluye autores como Judith 

Butler (2003); Heleith Saffioti (1995; 1987); Michele Perrot (2007); David Le Breton 

(2007); Aleida Assmann (2011); Stuart Hall (2006) entre otros; permitiendo una reflexión 

crítica sobre los marcadores sociales que permean el cuerpo y la subjetividade feminina. 

Se concluye que Corpo Desfeito revela, a partir de la narrativa, los mecanismos de 

opresión y resistência que permean la construcción de la identidade de género en 

contextos de violência.  
 

Palabras clave: subjetividad; género; corporalidad; trauma; identidad. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 
 

SUMÁRIO 
 

INTRODUÇÃO ............................................................................................................. 11 

1 A CONSTRUÇÃO SOCIAL DE GÊNERO: SUBJETIVIDADE E 

PERFORMATIVIDADE .............................................................................................. 14 

1.1 A questão de gênero em Corpo Desfeito ................................................................. 15 

1.2 A construção da subjetividade de Amanda............................................................18 

1.3 Performatividade e desconstrução de gênero em Amanda..................................19 

1.3.1 Linguagem narrativa como resistência performativa.............................................22 

 

2 CORPO SIMBÓLICO: VIOLÊNCIA E O ESPAÇO DA CASA .......................... 25 

2.1 O corpo na narrativa de Arraes ............................................................................. 26 

2.2 As “escritas” do corpo  ............................................................................................ 28 

2.3 A casa como metáfora da representação do corpo feminino................................30 

 

3 IDENTIDADE, MEMÓRIA E RESISTÊNCIA: A CONSTRUÇÃO DE AMANDA

 ........................................................................................................................................ .34 

3.1 Memória: fragmentos de dor e a narrativa do passado ....................................... 35 

3.1.1 Corpo como um lugar de (re) inscrições................................................................36 

3.2 A formação da identidade: ruptura e permanência ............................................. 39 

3.3 Resistência como gesto de (re) existência...............................................................42 

CONSIDERAÇÕES FINAIS........................................................................................45 

REFERÊNCIAS.............................................................................................................48 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

INTRODUÇÃO  

 

Jarid Arraes, escritora, poeta e cordelista, é uma das vozes mais significativas da 

literatura  brasileira  contemporânea.  Nascida  em  Juazeiro  do  Norte­CE,  na  região  do 

Cariri, e atualmente residente em São Paulo­SP, sua produção literária transita entre os 

gêneros  do  conto,  romance,  poesia  e  cordel,  mantendo  um  diálogo  constante  com  a 

tradição popular e com as problemáticas sociais que atravessam o Brasil. Em suas obras, 

Arraes denuncia estruturas de opressão e marginalização, sobretudo aquelas que atingem 

corpos  femininos  e  dissidentes,  promovendo  uma  literatura  comprometida  com  as 

narrativas silenciadas. 

Ao narrar histórias pelo ponto de vista feminino, a autora amplia as possibilidades 

de  representação  na  literatura  nacional.  Essa  representatividade  se  mostra  ainda  mais 

necessária diante do que aponta Regina Dalcastagnè (2012, p. 6), ao afirmar que “o campo 

literário brasileiro ainda é extremamente homogêneo”, pois permanece dominado por 

autores homens, brancos e de classe média. Nesse contexto, a literatura de Jarid Arraes 

emerge  como  um  gesto  político  de  resistência.  Em  Corpo  Desfeito  (2022),  a  autora 

apresenta  como  núcleo  narrativo  a  vivência  de  Amanda,  uma  menina  cujo  corpo  é 

atravessado por múltiplas formas de violência e controle. Trata­se de um corpo feminino 

e  infantil,  que  carrega marcas de  abuso, mas  também potencialidades de  resistência  e 

reconstrução identitária. 

Dessa  forma, o presente  trabalho  tem como objetivo principal  analisar  como a 

relação entre corpo, gênero e identidade se configura na obra Corpo Desfeito, de Jarid 

Arraes. A narrativa destaca o diálogo entre  corpo, memória  e  identidade por  meio da 

trajetória da protagonista Amanda, evidenciando como o corpo feminino funciona como 

um espaço simbólico marcado por experiências traumáticas, afetos e desejos. Por meio 

de  uma  narração  em  primeira  pessoa,  são  reveladas  as  camadas  mais  íntimas  da 

personagem, cuja história é permeada por dinâmicas de poder, opressão e subjetivação. 

A  vida  de  Amanda,  desde  o  nascimento  até  os  seus  doze  anos,  é  atravessada  por 

expectativas de gênero herdadas e naturalizadas, que modelam seu corpo e sua percepção 

de si mesma. 

Diante  disso,  o  problema  central  que  orienta  esta  pesquisa  é:  de  que  forma  a 

corporeidade fragmentada de Amanda constitui­se como um elemento de construção de 

sua identidade de gênero? A partir dessa indagação, busca­se compreender como o corpo, 

marcado por violências e memórias, pode operar não apenas como lugar de opressão, mas 

também como possibilidade de significação e resistência. 



12 
 
A escolha da obra Corpo Desfeito  justifica­se por sua relevância no cenário da 

literatura contemporânea, ao articular narrativas de dor e resistência sob a perspectiva de 

uma  criança  protagonista.  Ao  investigar  a  representação  da  corporeidade  em  suas 

múltiplas  dimensões,  este  trabalho  contribui  para  os  debates  interdisciplinares  entre 

literatura, estudos de gênero e teoria social, valorizando produções que rompem com o 

cânone e abrem espaço para subjetividades historicamente marginalizadas. 

Dessa maneira, os objetivos específicos deste trabalho são: compreender de que 

maneira  a  voz  narradora  de  Jarid  Arraes  aborda  questões  de  gênero  a  partir  da 

protagonista  Amanda;  identificar  como  a  protagonista,  atravessada  por  diversos 

acontecimentos traumáticos, comenta sobre si através do corpo; e mostrar de que forma 

as percepções de Amanda acerca de gênero e do corpo constroem sua identidade. 

Metodologicamente, trata­se de uma pesquisa qualitativa e bibliográfica, voltada 

à  interpretação  das  camadas  simbólicas,  culturais  e  sociais  presentes  na  narrativa.  A 

abordagem qualitativa se justifica pela necessidade de compreender os sentidos atribuídos 

ao corpo e à identidade na obra analisada, em articulação com os referenciais  teóricos 

utilizados. 

Este trabalho está organizado em três capítulos principais. No primeiro capítulo, 

explora-se como a voz narradora de Jarid Arraes, ao narrar a história de Amanda, comenta 

sobre questões de gênero a partir da perspectiva da protagonista. Para tanto, utilizam-se 

teóricos como Heleith Saffioti (1995; 1987) e Michelle Perrot (2007), que retratam as 

construções sociais e históricas de gênero, além de Judith Butler (2003), para estudar o 

conceito de performatividade de gênero. Esse capítulo enfatiza como a narrativa em 

primeira pessoa possibilita a imersão nas vivências e percepções de Amanda, favorecendo 

a problematização das imposições e expectativas de gênero. 

O segundo capítulo concentra-se na relação de Amanda com seu corpo, marcado 

por experiências traumáticas e violências. A análise se sustenta em teóricos como David 

Le Breton (2007), em sua argumentação sobre o corpo como fenômeno social e cultural, 

e Gaston Bachelard (1993), com a simbologia da casa como espaço de representação do 

corpo feminino. Também será utilizado Ozíris Borges Filho (2007) para explorar o espaço 

na literatura e Aleida Assmann (2011) que discute as inscrições corporais. Dessa maneira, 

será examinado como o corpo, na narrativa, transcende sua dimensão física, tornando-se 

um campo simbólico de memória, dor e resistência. 

No terceiro capítulo, discute­se como as percepções de Amanda sobre gênero e 

corpo cooperam para a construção de sua identidade.  Com base nos conceitos de memória 

e identidade de Paul Ricoeur (2007), Stuart Hall (2006) e Joel Candau (2016), é feita uma 



13 
 

análise de como as experiências traumáticas, associadas à voz narrativa, contribuem na 

construção  da  subjetividade  da  protagonista.  Também  será  abordado  como  a 

fragmentação  de  Amanda  revela  um  processo  de  reconstrução  de  sua  identidade  de 

gênero, convertendo­se em um campo de resistência frente às opressões vividas. 

Assim,  espera­se  que  esta  pesquisa  contribua  para  a  ampliação  das  discussões 

sobre  gênero  e  corporeidade  na  literatura  brasileira  contemporânea,  especialmente  ao 

valorizar  narrativas  que  contestam  estruturas  opressoras  e  propõem  novas  formas  de 

existir e resistir por meio da palavra literária. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 
 

1  A  CONSTRUÇÃO  SOCIAL  DE  GÊNERO:  SUBJETIVIDADE  E 

PERFORMATIVIDADE 

 

A  conceituação  de  gênero,  como  uma  construção  social,  difere­se  da  noção 

biológica  de  sexo,  pois  é  uma  orientação  imposta  a  homens  e  mulheres  sobre  suas 

vivências e expectativas. O termo sexo está vinculado à biologia e trata das características 

anatômicas e fisiológicas, enquanto o gênero é cultural e varia conforme os aspectos de 

uma sociedade. Assim, “o gênero diz respeito à construção social 1do masculino e do 

feminino,  modelos  difundidos  ideologicamente  como  opostos  e,  portanto,  como 

complementares” (Saffioti, 1995, p. 196). 

O gênero, “por ser relacional, atravessa e constrói a identidade do homem e da 

mulher” (Saffioti, 1995, p. 8), é socialmente desenvolvido ao longo da história e refletido 

nas  transformações  culturais,  políticas  e  econômicas.  Com  o  avanço  dos  estudos 

feministas; de modo específico das contribuições de autoras como Simone de Beauvoir 

(1980), Judith Butler (2003) e Heleieth Saffioti (1995), e também das ciências sociais; o 

conceito de gênero passou a evidenciar que as diferenças entre homens e mulheres vão 

além dos aspectos biológicos. Esses estudos associaram o gênero às práticas sociais, às 

normas culturais e às relações de poder, e influenciaram a formação das identidades. 

Ao associar essa perspectiva histórica com o contexto brasileiro contemporâneo, 

observa-se que, embora avanços tenham sido conquistados, ainda permanecem resquícios 

dessas estruturas patriarcais. As mulheres continuam enfrentando desafios para acessar o 

espaço público e ocupar posições de poder, enquanto lidam com desigualdades salariais 

e sobrecarga de trabalho doméstico. Isso traduz como, “na organização social de gênero, 

contudo, a sociedade consagra a supremacia masculina” (Saffioti, 1995, p. 45), 

dificultando o avanço da igualdade de gênero. 

 Essa invisibilidade histórica reflete-se também na subjetividade feminina, como 

exemplificado na obra de Arraes. A experiência de Amanda evidencia os desafios 

enfrentados pelas mulheres no meio social e simboliza como esse apagamento continua a 

moldar a vivência feminina, afetando tanto sua autopercepção quanto como são vistas 

pelos outros. A própria personagem verbaliza essa percepção ao afirmar: “Entre outras 

pessoas, minha figura minguava e eu não conseguia ser nada além de invisível” (Arraes, 

2022, p. 60). 

                                            
1 Grifo meu.  



15 
 
Nesse sentido, Michelle Perrot, em Minha História das Mulheres (1998), aborda 

como as posições sociais das mulheres foram historicamente moldadas. Segundo Perrot, 

a história feminina é marcada pelo silêncio, evidenciado pela exclusão do espaço público 

e pela limitação aos papéis domésticos.  
As mulheres ficaram muito tempo fora desse relato, como se, destinadas à 

obscuridade de uma inenarrável reprodução, estivessem fora do tempo, ou pelo 

menos, fora do acontecimento. Confinadas no silêncio de um mar abissal 

(Perrot, 1998, p. 16). 
 

Essa exclusão foi estruturada por organizações de poder que instituíram à mulher 

uma posição subordinada. Assim, para além da invisibilidade histórica, torna-se 

necessário compreender como essas construções moldam o feminino desde a infância, 

atravessando gerações e corpos. É nesse contexto que se insere a discussão sobre a 

construção social de gênero, fundamental para entender as formas pelas quais Amanda, 

em Corpo Desfeito, é atravessada por normas que tentam definir seu lugar no mundo.  

 

1.1 A questão de gênero em Corpo Desfeito 

Além do apagamento simbólico, a exclusão do gênero feminino se concretiza na 

imposição de papéis sociais que atravessam gerações. Em Corpo Desfeito, por exemplo, 

Amanda herda não apenas as dificuldades enfrentadas por sua mãe e avó, mas também as 

expectativas impostas sobre seu corpo e sua identidade. Essa interiorização das 

imposições sociais aparece em uma reflexão da personagem: “Se eu não estivesse com 

cara de sofrida esfregando calcinha no tanque de lavar roupas, eu não estava na minha 

condição de espírito ideal” (Arraes, 2022, p. 19). 

Esse ciclo de  imposições,  reforçado  tanto pela sociedade quanto por figuras de 

autoridade familiar, é personificado no controle exercido por seu avô. Ele condiciona o 

futuro da filha ao casamento: “Apesar das ameaças dos punhos encalotados de vô Jorge, 

que só aceitaria um casamento, ela começou a trabalhar na mesma semana em que largou 

as boas notas e o talento para esportes” (Arraes, 2022, p. 12). 

Dessa maneira,  a  citação a  seguir  reforça o discurso patriarcal  e moralista que 

recai sobre o corpo feminino, especialmente no que diz respeito à sexualidade: “Um 

fenômeno da impulsividade e um atestado da incapacidade feminina de fechar as pernas, 

segundo vô Jorge” (Arraes, 2022, p. 12). 

O  pensamento  do  avô  Jorge  reproduz  um  conceito  machista  que  associa  a 

sexualidade da mulher à desvalorização moral, reforçando estigmas que historicamente 

culpabilizam  as  mulheres  por  escolhas  e  experiências  corporais.  Ao  associar  a 

sexualidade feminina à impulsividade e à incapacidade de autocontrole, o avô perpetua a 



16 
 

ideia  de  que  o  corpo  da  mulher  deve  ser  regulado  para  se  adequar  a  padrões  morais 

impostos socialmente. 

No  contexto  do  patriarcado  intergeracional2,  esse  comentário  do  avô  funciona 

como  um  mecanismo  de  controle  sobre  o  corpo  e  o  comportamento  feminino.  Para 

Saffioti (1987, p. 60), “o patriarcado é o mais antigo sistema de dominação­exploração” 

e “se reduz a ideologia machista” (Saffioti, 1987, p. 91), ou seja, é um sistema que 

naturaliza a dominação masculina e a submissão feminina. Com isso, o discurso do avô 

reflete a perpetuação dessa lógica opressora. 

A  resistência  da  mãe  de  Amanda  ao  optar  pelo  trabalho,  em  vez  de  se  casar, 

configura­se  como  uma  ruptura,  ainda  que  limitada,  com  as  normas  tradicionais.  Sua 

escolha é um desejo de autonomia, mas a precarização e a sobrecarga de trabalho que 

enfrenta  mostram  como  essas  tentativas  de  independência  feminina  continuam  sendo 

atravessadas por barreiras estruturais. Assim, a narrativa evidencia como o patriarcado se 

perpetua por meio das gerações, ao mesmo tempo, em que revela as fissuras e resistências 

que surgem nesse processo. 

A rotina de trabalho exaustiva da mãe exemplifica a desvalorização histórica do 

trabalho feminino e sua associação à exploração: 
Eram três os turnos de trabalho. Além do serviço de costura que separava para 
os sábados e domingos, durante a semana trabalhava numa loja de roupas na 
rua São Pedro, uma daquelas onde as vendedoras ficam plantadas nos batentes 
gritando promoções contra quem passa pelas calçadas (Arraes, 2022, p. 14). 
 

Nesse contexto, a protagonista também internaliza essa expectativa social desde 

cedo: “Então aceitei o que as adultas esperavam, o rodo, a tábua de cortar carne, a bucha 

fazendo bolhas. A vida de sempre esburacada por períodos de solidão” (Arraes, 2022, p. 

43). 

A naturalização da subordinação feminina se manifesta  também no discurso da 

avó de Amanda, que revela como o casamento e a aceitação do sofrimento são concebidos 

como  missões  divinas,  perpetuando  a  desigualdade  de  gênero  e  tornando­a  parte  do 

cotidiano sem questionamentos:  
Disse que marido é coisa sagrada, casamento é coisa sagrada, é a vontade da 
Virgem Maria, que as esposas sejam pacientes, que aceitem sua missão. E ela 
não julgaria nenhuma das amantes de vô Jorge, porque como ela, suportavam 
suas provações (Arraes, 2022, p. 35). 
 

                                            
2  Expressão usada para descrever como estruturas, valores e práticas patriarcais, são transmitidos de 

geração em geração, perpetuando desigualdades de gênero dentro das famílias, das relações sociais e da 

cultura em geral. 



17 
 
A  percepção  de  Amanda  sobre  o  contexto  familiar  também  reflete  o  impacto 

intergeracional dessas imposições: “Eu tinha pena de mim, de mainha, de vó” (Arraes, 

2022,  p.  39).  Esse  pensamento  da  protagonista  reforça  a  continuidade  do  ciclo  de 

opressões que naturalizam a inferioridade feminina na sociedade. 

A identidade social da mulher é delimitada pela sociedade e, como consequência, 

os  papéis  de  gênero  se  transformam  em  camadas  de  opressão,  principalmente  na 

interseção entre gênero, raça e classe. Nesse sentido, Saffioti enfatiza que: 
É de extrema  importância compreender como a naturalização dos processos 
socioculturais  de  discriminação  contra  a  mulher  e  outras  categorias  sociais 
constituem o caminho mais fácil e curto para legitimar a  'superioridade' dos 
homens (Saffioti, 1987, p. 11). 
 

Ao tratar a inferioridade feminina como um princípio estruturador da sociedade 

brasileira,  a  masculinidade  está  sempre  associada  à  dominação  e  a  feminilidade  à 

subordinação.  Essa  associação  contribui  para  a  manutenção  de  sistemas  de  opressão, 

como o patriarcado. Saffioti reforça essa ideia ao afirmar: 
O gênero constitui uma verdadeira gramática sexual, normatizando condutas 
masculinas  e  femininas.  Concretamente,  na  vida  cotidiana,  são  os  homens, 
nesta  ordem  social  androcêntrica,  os  que  fixam  os  limites  da  atuação  das 
mulheres e determinam as regras do  jogo pela sua disputa.  [...] A violência 
masculina  contra  a  mulher  inscreve­se  nas  vísceras  da  sociedade  com 
supremacia masculina 3(Saffioti, 1995, p. 32). 
 

A análise de Saffioti sobre a normatização das condutas masculinas e femininas 

encontra  eco  na  trajetória  de  Amanda,  que  desde  cedo  enfrenta  formas  de  controle  e 

silenciamento,  especialmente  no  ambiente  familiar.  O  patriarcado  internalizado  se 

manifesta com força na figura da avó, que desempenha um papel fundamental ao impor 

expectativas  de  gênero  rígidas,  representando  essa  estrutura  opressora  de  maneira 

internalizada.  

Essa dinâmica torna­se ainda mais evidente quando Amanda relata episódios de 

violência  doméstica  e  psicológica.  O  fragmento  expõe  de  forma  brutal  o  processo  de 

disciplinamento  corporal  ao  qual  a  personagem  é  submetida.  A  violência  física  e 

psicológica atua como um mecanismo de controle social, reafirmando o papel submisso 

que lhe é imposto: 
Ela me bateu na cara com tapas, puxou meu cabelo de tantas formas diferentes 
que  ficou  com  vários  fios  nas  mãos,  depois  jogou  as  mechas  no  chão  do 
banheiro. Quando bateu no meu rosto três vezes, pontuou o intervalo entre cada 
pancada com um você, precisa, obedecer (Arraes, 2022, p. 97). 
 

                                            
3 Grifo nosso. 



18 
 
Ao descrever  esses episódios, a narrativa  também revela os momentos em que 

Amanda questiona e resiste a essas imposições. O ato de resistir constata o início de um 

processo  de  ressignificação  de  sua  identidade,  na  tentativa  de  parar  com  as  amarras 

impostas pelo patriarcado. 

Além da violência explícita, o patriarcado ainda restringe o acesso das mulheres 

a espaços de poder e decisão, fortificando estereótipos de gênero e limitando o avanço de 

políticas públicas.  

A história de Amanda retrata como a construção de identidade feminina acontece 

em um campo de disputa permeado por gênero, corpo e poder. Sua trajetória mostra não 

apenas a aceitação das normas sociais, mas também a resistência e a luta por reconstruir 

sua  identidade frente às opressões estruturais que marcam a sociedade brasileira. Essa 

dinâmica  se  intensifica  ao  analisar  como  tais  estruturas  moldam  a  subjetividade  da 

protagonista.  

 

1.2 A construção da subjetividade de Amanda 

Corpo Desfeito é narrado por Amanda, uma menina de doze anos que, desde a 

morte de sua mãe, passa a viver sob os cuidados de sua avó Marlene. Seus dias são 

controlados de forma rigorosa por abusos físicos e psicológicos, que transformam sua 

casa em um lugar de repressão e sofrimento. A violência e a negligência que rodeiam 

Amanda não se restringem somente a ela, pois, decorrem de um ciclo intergeracional de 

abusos na família. Sua avó, sua mãe, Fabiana, e ela própria estão aprisionadas a essa 

dinâmica opressiva. 

A narrativa em primeira pessoa é um mecanismo que constrói a subjetividade de 

Amanda e possibilita a imersão do leitor em sua experiência. Como aponta Dalcastagnè 

(2012, p. 86), “o leitor, refletido no narrador, torna-se personagem de uma discussão”, o 

que amplia a compreensão dos conflitos internos da personagem. Ao narrar sua própria 

história, a protagonista revela seus pensamentos, suas emoções e sua percepção de 

mundo, marcada pela dor e pela busca por liberdade. 

Essa construção textual delimita o olhar à perspectiva da protagonista, permitindo 

que suas emoções e interpretações dos acontecimentos tenham centralidade. Além disso, 

a estrutura do romance exibe um fluxo de pensamento que intercala o passado e o presente 

e evidencia a dimensão psicológica de Amanda. Essa alternância temporal simboliza a 

oscilação entre a inocência da infância e a maturidade precoce imposta pela violência e o 

ambiente opressor, aprofundando a percepção do leitor sobre os efeitos da violência na 

construção subjetiva da protagonista. 



19 
 
A construção da subjetividade de Amanda acontece em contínuo embate com a 

realidade social que a rodeia. A relação entre o subjetivo e o social pode ser entendida por 

Sartre, que aponta a subjetividade humana como um processo de entrelaçamento entre o 

subjetivo e o social, ou seja, o ser é uma expressão de sua época e uma imagem de suas 

relações sociais, como afirma o filósofo: 
A subjetividade é interiorização e retotalização, isto é, no fundo, para retomar 

termos mais vagos e, ao mesmo tempo, mais conhecidos: vive-se; a 

subjetividade é viver o seu ser, vive-se o que se é, e o que se é em uma 

sociedade, pois não conhecemos outro estado do homem; ele é precisamente 

um ser social, ser social que, ao mesmo tempo, vive a sociedade inteira do seu 

ponto de vista (Sartre, 2015, p. 72). 
 

Na situação de Amanda, sua construção subjetiva ocorre em conflito com um 

sistema normativo que dita restrições ao seu corpo e aos seus desejos, condicionando-a a 

viver dentro dos limites estabelecidos pela estrutura social. Nesse contexto, a figura da 

avó emerge como um dos principais agentes dessa normatização, representando as forças 

sociais que atuam sobre ela. 

Sartre (2015, p. 96) destaca essa ideia ao dizer que “a subjetividade é um processo 

indispensável da passagem à objetivação”, isso significa que a construção subjetiva de 

Amanda ocorre através de sua experiência interna e da ressignificação de sua posição no 

mundo. No caso, sua subjetividade não apenas reflete as imposições externas, mas 

também tensiona esses limites, ressignificando seu lugar no mundo ao longo da narrativa. 

Além disso, a subjetividade, de acordo com Sartre, não necessita ser vista como 

uma relação direta e imediata com o sujeito, mas sim como “um sistema, um sistema em 

interioridade” (Sartre, 2015, p. 21). Nesse sentido, “sendo a subjetividade simplesmente 

o nosso próprio ser, isto é, a nossa obrigação de ter-de-ser nosso ser, e não apenas de sê-

lo passivamente” (Sartre, 2015, p. 47), a protagonista não apenas vivencia sua identidade 

de forma estática, mas precisa construí-la ativamente, enfrentando as imposições sociais 

que tentam moldá-la. 

Ao desafiar as normas sociais impostas ao seu corpo, Amanda abre caminho para 

análise da performatividade e desconstrução de gênero. A análise a seguir revela como a 

personagem cria novas formas de expressão e vivência. 

 

1.3 Performatividade e desconstrução de gênero em Amanda 

A escrita de Arraes dialoga com o conceito de performatividade, ao romper com 

construções lineares e normativas, oferecendo uma multiplicidade de significados através 

das  descrições  sensoriais,  fragmentação  temporal  e  focalização  nas  experiências 

corporais. 



20 
 
Performatividade de gênero é um termo formulado pela filósofa Judith Butler, em 

seus estudos sobre gênero e identidade, que permite a compreensão do gênero como uma 

construção  social  manifestada  por  práticas  corporais  e  discursivas.  Ou  seja,  a 

performatividade  é  uma  repetição  de  normas  sociais  preexistentes,  e  carrega  em  si  o 

potencial  da  desconstrução,  ao  abrir  espaço  para  novas  possibilidades  de  expressão  e 

vivência.  

Em sua obra Problemas de Gênero, Butler apresenta o conceito de gênero não 

como  uma  identidade  estável  do  sujeito,  mas  como  um  produto  de  atos  reiterados, 

performances que, em suas repetições, cristalizam­se no tempo. Como a autora afirma:  
O gênero é a estilização repetida do corpo, um conjunto de atos repetidos no 
interior de uma estrutura reguladora altamente rígida, a qual se cristaliza no 
tempo para produzir a aparência de uma substância, de uma classe natural de 
ser (Butler, 2003, p. 59). 
 

Esses atos repetitivos são compostos por gestos, comportamentos e discursos que, 

ao longo dos anos, se ajustam às expectativas sociais relacionadas à identidade de gênero. 

Desse modo: 
A  identidade  de  gênero  pode  ser  reconcebida  como  uma  história  pessoal  e 
cultural de significados recebidos, sujeitos a um conjunto de práticas imitativas 
que fazem referência lateral a outras imitações e que, em conjunto, constroem 
a  ilusão  de  um  eu  de  gênero  primário  e  interno,  ou  ainda,  parodiam  o 
mecanismo dessa construção (Butler, 2003, p. 197). 
 

A  partir  dessa  perspectiva,  o  gênero  é  performado  conforme  normas  sociais 

historicamente  construídas,  que,  em  suas  repetições,  sintetizam  a  aparência  de 

naturalidade.  No entanto,  segundo Butler,  é nesse processo  reiterativo que  residem  as 

possibilidades de subversão. Assim, as performances podem ser reconfiguradas, abrindo 

espaço para a desconstrução das normas de gênero estabelecidas. 

Ademais, Butler ressalta que essas próprias normas, embora aparentemente fixas, 

são transformadas pelas performances, que se refere aos atos, gestos e comportamentos 

que  manifestam  ou  desafiam  as  normas  de  gênero.  Dessa  forma,  por  meio  dessas 

transformações, o sujeito reinscreve sua própria identidade.  

Essas reflexões teóricas encontram ressonância na história de Amanda em Corpo 

Desfeito,  cuja  vivência  revela  como  as  performances  de  gênero  podem  ser  tanto  um 

instrumento  de  opressão  quanto  um  caminho  para  a  resistência  e  desconstrução 

identitária.  Na  obra,  percebe­se  como  sua  vida  é  atravessada  pela  performatividade, 

evidenciada em seus gestos, escolhas e pensamentos. 

Pode­se citar, como exemplo, a partir de Corpo Desfeito, as atitudes de Marlene, 

avó  de  Amanda,  que  submetem  a  neta  a  um  ambiente  de  fanatismo  religioso.  A 

santificação da filha após sua morte é construída gradualmente por meio da repetição das 



21 
 

orações, como relata Amanda: “Minha boca repetia pelo oitavo mês seguido” (Arraes, 

2022, p. 8) e “Era o normal de minha vida. Contava com a repetição daquela reza, soberba 

em sua  segurança, direcionada  à mainha” (Arraes, 2022, p. 8). O ato repetitivo dessa 

oração demonstra um discurso religioso operado pela avó como um ato performativo. 

Além da dimensão  religiosa, Amanda, desde criança,  foi obrigada a  reproduzir 

comportamentos  e  responsabilidades  tradicionalmente  associados  ao  corpo  feminino. 

Como exemplifica a protagonista: “Eu tinha onze anos e já cuidava da casa há pelo menos 

três” (Arraes, 2022, p. 17). 

As práticas domésticas são normas de gênero que moldam a figura feminina na 

sociedade.  Isso  é  evidenciado  quando  Amanda,  mais  uma  vez,  relata  a  realização  de 

tarefas tradicionalmente atribuídas às mulheres: 
As  semanas  seguintes  pareciam  o  mesmo  pesadelo  repartido  em  ordens 
diferentes,  mas  conservando  seu  miolo.  Espritada  como  a  mulesta,  vó  me 
obrigou a repetir a mesma limpeza muitas vezes e me chantageou para que eu 
fizesse almoço e janta. Todos os dias, chegava da escola e cozinhava para nós 
duas (Arraes, 2022, p. 42). 
 

A repetição dessas atividades domésticas exemplifica o que Butler descreve como 

a estilização do corpo: 
O efeito do gênero se produz pela estilização do corpo e deve ser entendido, 
consequentemente, como a forma corriqueira pela qual os gestos, movimentos 
e estilos corporais de vários tipos constituem a ilusão de um eu permanente 
marcado pelo gênero (Butler, 2003, p. 200). 
 

Essa construção da identidade de gênero, atrelada às normas sociais, não se limita 

às  tarefas  domésticas,  mas  se  estende  a  todas  as  esferas  da  vida  de  Amanda,  sendo 

reforçada  pelas  figuras  do  avô  e  da  avó.  Ambos,  em  diferentes  níveis,  internalizam  e 

reproduzem as normas patriarcais, impondo à protagonista um ambiente de opressão. A 

figura do avô Jorge, em especial, transforma o espaço familiar em um local de violência 

e controle. Assim, Amanda descreve:  
E pelas pisas que eu levava, pelos cipós nos cambitos, milhos nos joelhos, pelas 
peixeiras brilhando no quarto escuro, por tudo o que sempre fez de minha vida 
uma espécie de maratona para o inferno, pensar naquele velho bem longe, em 
nunca mais ver vô Jorge, era mesmo como encontrar um milagre no meio do 
trajeto (Arraes, 2022, p. 39). 
 

A  repetição  da  violência  pode  ser  interpretada  como  um  ato  performativo  de 

dominação, ou seja, práticas corporais repetidas que reforçam a normatividade de gênero. 

Contudo, ao idealizar a ausência do avô como um milagre, Amanda vê a possibilidade de 

quebrar esse ciclo.  

A subversão se manifesta nas pequenas rupturas que Amanda provoca ao recusar 

as  normas  impostas.  Ao  resistir  às  obrigações  domésticas  e  questionar  as  crenças 



22 
 

religiosas de Marlene, Amanda reconfigura as performances corporais e discursivas que 

antes  lhe eram compulsoriamente atribuídas. Essas variações, embora sutis,  revelam o 

potencial  subversivo  da  performatividade,  pois  desestabilizam  a  aparência  de 

naturalidade do gênero que lhe foi imposto. 

Nesse  sentido,  a  narrativa  de  Corpo  Desfeito,  ao  acompanhar  a  trajetória  de 

Amanda, simula o processo de desconstrução de gênero. A utilização de uma linguagem 

introspectiva está alinhada à proposta teórica de Butler que mostra o gênero como um 

campo de disputa e performance. A história de Amanda reforça essa desconstrução de 

gênero como um processo contínuo, que ocorre relacionando o corpo, a linguagem e o 

mundo. 

Dessa  forma,  a  análise  da  performatividade  e  desconstrução  de  gênero  na 

protagonista, com base no conceito de Judith Butler, simboliza a identidade de gênero 

com significações e possibilidades. Corpo Desfeito, assim, se caracteriza como um espaço 

literário em que a performatividade do gênero é vista em sua complexidade, oferecendo 

uma  reflexão  profunda  sobre  a  constituição  da  identidade  a  partir  do  corpo  e  da 

linguagem. 

Nesse  contexto,  a  forma  como  a  narrativa  é  construída  desempenha  um  papel 

essencial: a linguagem não apenas comunica a experiência da personagem, mas também 

a constitui. A seguir, será analisado como a linguagem narrativa atua como uma forma de 

resistência performativa. 

 

1.3.1 Linguagem narrativa como resistência performativa 

 A  forma  narrativa  adotada  por  Jarid  Arraes  em  Corpo  Desfeito  contribui 

significativamente  para  a  subversão  de  normas  fixas  de  identidade.  A  linguagem 

introspectiva, fragmentada e marcada por uma oralidade que tensiona o cânone literário 

tradicional,  participa  diretamente  desse  processo.  Ao  rejeitar  uma  narração  linear  e 

normativa, a autora simboliza, por meio da forma, a desconstrução de um gênero fixo. A 

própria  estrutura  do  romance  performa  resistência,  abrindo  espaço  para  múltiplas 

possibilidades de expressão identitária. 

Esse aspecto pode ser observado na escolha da voz narradora, uma menina de doze 

anos cujas percepções estão em constante transformação. A trama conduz o leitor a uma 

imersão  subjetiva no  fluxo de  consciência de Amanda,  revelando  sua  interioridade de 

forma não linear, muitas vezes marcada por repetições,  interrupções e devaneios. Essa 

voz,  ao  se  aproximar  da  linguagem  cotidiana  e  dos  sentidos  corporais,  desestabiliza 

padrões formais e institucionais de escrita. 



23 
 
A escolha por uma protagonista em fase de formação, atravessada por conflitos 

internos  e  experiências  traumáticas,  evidencia  ainda  mais  o  caráter  performativo  da 

identidade.  A  subjetividade  de  Amanda  não  é  fixa,  mas  construída  a  partir  de  suas 

vivências e das formas como ela as narra. Nesse sentido, a linguagem torna­se não apenas 

veículo, mas também instrumento de ressignificação da própria existência. 

O aspecto fragmentário da obra, tanto no tempo narrativo quanto na construção 

das imagens e lembranças, remete à ideia de um corpo em processo de reconstrução. A 

descontinuidade  entre  memória,  sensação  e  discurso  cria  uma  narrativa  que  espelha  a 

instabilidade da  identidade de Amanda. Essa fragmentação dialoga diretamente com o 

título  da  obra,  Corpo  Desfeito,  no  qual  o  corpo  em  ruína  e  a  linguagem  em  fratura 

convergem para a constituição de uma subjetividade em movimento. 

Essa  experiência  de  fragmentação  encontra  expressão  significativa  na  seguinte 

passagem: 
Então lembro de minha cama e das coisas que ela tentava me fazer entender. 

Pedaços. Eu deveria ir ao médico, aquilo era alguma doença. Abri os olhos e 

meu quarto estava assombrado por velas, suas silhuetas dançando nas paredes. 

Não conseguia me mexer, falar, muito menos levantar. Desespero, pânico, boca 

seca. Senti lágrimas escorrerem pelos lados do meu rosto, algumas entrando 

nos meus ouvidos (Arraes, 2022, p. 105). 
 

Nesse trecho, a sensação de imobilidade, pânico e desconexão com o corpo 

exemplifica a fragmentação vivida pela protagonista, onde o corpo não se apresenta todo 

coerente, mas como um espaço de sofrimento, medo e dissolução. A forma de expressão 

sensorial e introspectiva materializa o trauma e a vulnerabilidade da personagem, dando 

forma literária à instabilidade da identidade em construção. 

Além disso, a maneira  como Arraes  estrutura o  tempo narrativo contribui para 

essa resistência performativa. Não há um desenvolvimento linear dos acontecimentos, em 

vez disso, o passado invade o presente narrativo constantemente, como uma memória que 

se impõe ao corpo e à fala. Esse tempo entrecortado e simultâneo reflete uma dimensão 

central na história de Amanda, e também simboliza a impossibilidade de uma identidade 

fechada e coerente, nos moldes tradicionais. 

A linguagem, nesse contexto, atua como um mecanismo de materialização da dor. 

É  exatamente  isso  que  a  narrativa  de  Arraes  realiza:  cria  um  espaço  textual  onde  o 

indizível  pode  se  insinuar  por  meio  de  silêncios,  repetições  e  imagens  sensoriais.  A 

resistência, portanto, também se realiza na forma como a linguagem lida com a memória 

do corpo. 



24 
 
Nesse  processo,  o  corpo  deixa  de  ser  uma  entidade  física  contínua  e  torna­se 

matéria simbólica, espaço de deslocamento e transcendência, como ilustra a cena em que 

Amanda vivencia uma espécie de dissociação: 
O corpo pelado virou fumaça de anseio e me enxerguei flutuando pelo quarto. 
Estiquei o dedo indicador para tocar a estátua que imitava tão bem os traços 
dela.  Queria  sentir  a  trama  macia  de  sua  pele  só  mais  uma  vez  e,  de  tanto 
querer, me soltei de minha carne. Nada conseguia me puxar de volta. Do alto, 
escutei a última ordem (Arraes, 2022, p. 8). 
 

A passagem revela uma ruptura entre o corpo e o eu, expressa por uma linguagem 

que transita entre o real e o onírico, o concreto e o simbólico. O desejo e a ausência se 

entrelaçam  em  uma  narrativa  sensorial  que  reforça  o  processo  de  desestabilização 

identitária. A escrita, nesse caso, não apenas representa o corpo, mas o performa; o corpo 

é desfeito, como o próprio título da obra sugere, e é nela que encontra formas provisórias 

de existência. 

Ao adotar uma narrativa que recusa a homogeneidade e a linearidade, Jarid Arraes 

constrói uma escrita que se confunde com a própria resistência da personagem. Assim, a 

literatura torna­se não apenas representação, mas espaço performativo onde o corpo, o 

gênero e a identidade são vividos, narrados e reinventados. A voz narrativa, ao expressar 

as tensões de Amanda com o mundo, também tensiona as estruturas da própria escrita, 

instaurando um modo de narrar que é, em si, um ato político. 

Por essa perspectiva, Corpo Desfeito não apenas tematiza a performatividade do 

gênero; a própria escrita da obra se torna uma performance subversiva, que inscreve no 

texto os conflitos e rupturas da personagem. O estilo fragmentado, íntimo e sensorial da 

linguagem  não  apenas  comunica  a  dor  de  Amanda,  mas  participa  ativamente  da 

construção  de  sua  identidade.  Trata­se  de  uma  escrita  do  corpo  que  se  faz  contra  as 

normas, reinventando­as no próprio ato de narrar. 

O capítulo a seguir aprofunda essa dimensão ao explorar as inscrições corporais, 

a  memória  no  espaço  da  casa,  analisando  como  esses  elementos  contribuem  para  a 

narrativa e a constituição da identidade da protagonista. 

 

 

 

 

 

 

 



25 
 

2 CORPO SIMBÓLICO: VIOLÊNCIA E O ESPAÇO DA CASA 

 

O corpo humano, na perspectiva sociocultural, constitui um elemento essencial na 

interação  do  indivíduo  com  a  realidade.  Como  um  espaço  de  ressignificações,  ele  é 

condicionado por discursos históricos, regras sociais, princípios e crenças que orientam 

sua  compreensão.  Essas  construções  sociais  influenciam  a  maneira  como  ele  é 

compreendido, representado e vivenciado, mostrando sua importância simbólica e seu 

papel na formação das identidades e subjetividades.   

Além de ser um construto social, também se inscreve no campo da literatura como 

espaço de múltiplas significações, que transcendem sua materialidade. Nas narrativas, a 

corporeidade é mediada por essa dimensão simbólica e assume um lugar de memória, 

resistência e subjetivação. Dessa forma, o corpo se configura como sujeito da cultura, 

atuando como um meio de  expressão que desafia  estereótipos,  desconstrói normas e 

revela as complexas relações entre o indivíduo e a sociedade. 

Ao  longo  dos  anos,  o  estudo  sobre  o  corpo  passou  por  significativas 

transformações  culturais,  filosóficas,  religiosas  e  científicas.  Na  antiguidade,  era 

idealizado, como um modelo estético dentro da tradição greco­romana ou como uma 

dimensão secundária em comparação com a alma, conforme o pensamento platônico. 

Na  idade  média,  com  o  avanço  do  cristianismo,  estabeleceu­se  como  uma  repressão 

moralista e espiritual.  

Já nos séculos XIX e XX, devido às ciências humanas e  às teorias críticas, foi 

reconhecido  como  uma  construção  simbólica  e  social,  conforme  estudado  pelo 

sociólogo francês, David Le Breton, em sua obra A sociologia do Corpo (2007). 

Essa perspectiva crítica revela que o corpo não é uma entidade fixa e universal, 

mas um espaço de construção social e cultural. Como destaca Le Breton: 
o corpo parece explicar­se a si mesmo, mas nada é mais enganoso. O corpo é 
socialmente construído, tanto nas suas ações sobre a cena coletiva quanto nas 
teorias que explicam seu funcionamento ou nas relações que mantém com o 
homem que o encarna (Le Breton, 2007, p. 26).  
 

Assim, não pode ser compreendido como um dado objetivo e natural, pois “é uma 

falsa  evidência,  não  é  um  dado  inequívoco,  mas  o  efeito  de  uma  elaboração  social  e 

cultural” (Le Breton, 2007, p. 26).  

Nesse contexto, Le Breton apresenta o corpo como um elemento do imaginário 

social: 
A imagem do corpo é aqui a imagem em si, alimentada pelas matérias 

simbólicas que mantêm sua existência em outros lugares e que cruzam o 

homem através de uma fina trama de correspondências. O corpo não se 



26 
 

distingue da persona e as mesmas matérias-primas entram na composição do 

homem e da natureza que o cerca (Le Breton, 2007, p. 30). 
 

Por  isso,  é  uma  construção  social  e  age  como  um  vetor  semântico,  no  qual  a 

subjetividade é inscrita e manifestada. Dentro dessa perspectiva, Le Breton enfatiza que 

o  corpo  ultrapassa  sua  dimensão  biológica,  sendo  “o vetor semântico pelo qual a 

evidência da relação com o mundo é construída” (Le Breton, 2007, p. 7). Nesse sentido, 

o autor destaca que “através do corpo, o homem apropria­se da substância de sua vida, 

traduzindo­a para os outros, servindo­se dos sistemas simbólicos que compartilha com os 

membros da comunidade” (Le Breton, 2007, p. 7). 

A  compreensão  do  corpo  como  instância  simbólica  e  socialmente  construída, 

conforme apontado por Le Breton, permite ampliar o olhar sobre suas representações na 

literatura. Portanto, a literatura torna­se um espaço privilegiado para explorar como os 

corpos são atravessados por discursos sociais, históricos e culturais,  revelando tensões 

relacionadas à identidade, gênero e subjetividade. 

 

2.1 O corpo na narrativa de Arraes 

Pensar sobre o corpo como construção social encontra eco na narrativa de Jarid 

Arraes, especialmente na forma como a corporeidade da protagonista se torna um espaço 

de conflito e resistência. 

Em Corpo Desfeito, o corpo feminino é transformado em um campo de embate 

simbólico, marcado pela violência, pelos desejos, pela resistência e pela reconstrução. A 

protagonista, Amanda, tem uma relação conflituosa consigo mesma devido às ações da 

família, sobretudo, o avô, que simboliza o patriarcado e discursos normativos de gênero. 

A análise dessa personagem à luz da teoria de Le Breton permite compreender 

como  a  corporeidade  de  Amanda  não  é  apenas  um  elemento  biológico,  mas  uma 

construção  atravessada  por  significados  culturais  e  históricos.  Dessa  maneira,  ele 

argumenta:  
O corpo não existe em estado natural, sempre está compreendido na trama 

social de sentidos, mesmo em suas manifestações aparentes de insurreição, 

quando provisoriamente uma ruptura se instala na transparência da relação 

física com o mundo do ator (dor, doença, comportamento não habitual, etc.) 

(Le Breton 2007, p. 30-31). 

Nesse sentido, sua materialidade é evidenciada no romance pelas marcas que o 

tempo, a violência e a vulnerabilidade imprimem sobre ele: 
Meu corpo mostrava as costelas, o umbigo mal cortado que virou uma bolinha 
para fora, as cicatrizes, queloides, os pelos finos nos braços e pernas. Talvez 
fosse assustador o meu semblante bege de menina de doze anos, sustentando 
meu peso sobre joelhos pontudos, quieta, numa espera sem ponteiros (Arraes, 
2022, p. 7). 



27 
 

 
A descrição anatômica da personagem revela a fragilidade de sua condição e como 

seu corpo é marcado fisicamente. As cicatrizes, queloides e a magreza são traços físicos 

que refletem essa vivência, mas também evidenciam as normas sociais que impõem um 

modelo de corpo feminino vulnerável e controlado.  

O corpo de Amanda, portanto, não apenas sofre as consequências da violência que 

o atravessa, mas se torna um campo simbólico de resistência e dominação. Esse conflito 

se manifesta no desejo de fuga da protagonista, que expressa a insustentabilidade de sua 

condição ao afirmar: 
Eu quero sair do meu corpo e ser outra coisa. Quero ser outro tipo de gente, 
um tipo que ninguém consegue trancar no escuro, nem forçar a tirar a roupa, e 
eu já vivo tão acostumada a isso, como é que se acostuma a esse tipo de coisa? 
Por que eu não grito? A vizinha dona do galo com certeza ia escutar. Mas eu 
só  choro.  Quero  ser  outra  pessoa  que  não  chore  quando  deveria  era  gritar. 
Cheguei  até  aqui  querendo  evitar  tanta  coisa,  evitar  o  castigo,  evitar  a 
vergonha, evitar não ter pra onde ir (Arraes, 2022, p. 114). 
 

O  desejo  de  Amanda  de  escapar  de  si  mesma  evidencia  como  essa  prisão 

simbólica  é  marcada  por  traumas  e  pela  violência  estrutural  que  a  silencia.  Além  das 

marcas visíveis, o corpo de Amanda carrega as dores e angústias que a atravessam: “Estou 

carregando pedras dentro de mim, coisas pontudas, e tanta coisa que não sei descrever” 

(Arraes, 2022, p. 103).  

Esse sofrimento se reflete na maneira como a protagonista percebe sua própria 

corporeidade: “O  corpo  inteiro  pedindo  licença  para  escapar  tristeza,  e  eu  de  olhos 

fechados, sentindo em perigo as minhas camadas ainda malformadas” (Arraes, 2022, p. 

56­57). 

Essa percepção de um corpo que fala, mas que nem sempre pode ser nomeado, 

também é destacada na narrativa: “Meu corpo falava, mas eu não conseguia nomear as 

sensações. Não era medo, ou talvez fosse. Um pouco de confusão, mas as regras eram 

diretas e claras” (Arraes, 2022, p. 71). 

O corpo de Amanda, silenciado pelas condições de violência, reforça a ideia de 

que não é apenas um receptor passivo de sofrimento, mas “um campo de força  em 

ressonância com os processos de vida que o cercam” (Le Breton, 2007, p. 26).  

Além disso, a reação da avó de Amanda à presença ameaçadora de vô Jorge 

também sublinha o caráter vivido do corpo em um ambiente de violência estrutural. Em 

uma cena, a avó se vê imersa em uma dinâmica de poder e medo, onde o corpo se torna 

um espaço de resposta instintiva: 
Então vô Jorge apareceu ao lado dela, com uma peixeira na mão. Não ameaçou 

com a voz, não gritou, não fez nenhum gesto brusco que indicasse um golpe. 

Se manteve de pé, olhando para vó de forma muito concentrada. Era horrível. 



28 
 

Pior porque, para vó, parecia algo familiar. Algo a que ela sabia bem como 

reagir. Talvez não se mexesse porque sabia como esperar (Arraes, 2022, p. 36). 
 

A avó, que já conhecia a violência do marido, não reage imediatamente, o que 

apresenta uma memória corporal de subordinação, em que o corpo, antes de reagir, se 

ajusta e aguarda o próximo movimento, como se soubesse o que esperar. Essa cena reforça 

como o corpo não apenas suporta as marcas do abuso, mas também se adapta e se 

condiciona aos ciclos de opressão, como um mecanismo de sobrevivência em uma 

estrutura social que perpetua a violência. 

As vivências de Amanda e sua avó ilustram como os significados do corpo são 

continuamente ressignificados em contextos de opressão. A fragmentação, tanto física 

quanto subjetiva, torna-se base para a compreensão de si mesmas e de seus lugares no 

mundo. A partir disso, será analisado a corporeidade como espaço simbólico e os efeitos 

da experiência traumática. 

 

2.2 As “escritas” do corpo  

A ideia de corpo marcado pode ser entendida em diferentes perspectivas. 

Fisicamente compreende todas as marcas corporais visíveis advindas da violência, 

simbolicamente emerge como um espaço de denúncia, que manifesta experiências 

dolorosas, opressivas e de luta. Assim, o corpo marcado se configura em linguagem: ele 

denuncia os traumas vividos, resiste ao silenciamento e estabelece uma forma de narrativa 

que excede os limites do discurso verbal. 

A teórica alemã Aleida Assmann, em sua obra Espaços da recordação: Formas e 

Transformações da Memória Cultural, concebe o corpo como uma materialização 

simbólica dos processos que atravessam o sujeito. Nesse sentido: 
As escritas do corpo surgem através de longa habituação, através de 

armazenamento inconsciente e sob a pressão de violência. Elas compartilham 

a estabilidade e a inacessibilidade. Dependendo do contexto, serão avaliadas 

como autênticas, persistentes ou prejudiciais (Assmann, 2011, p. 260). 
 

Dessa forma, Aleida Assmann ainda afirma que há uma relação entre o corpo e o 

espaço, uma vez que ocorre a “corporificação” da continuidade, isto é, a memória transita 

entre o corpo e o espaço, validando a recordação: 
Mesmo quando os locais não têm em si uma memória imanente, ainda assim 

fazem parte da construção de espaços culturais da recordação muito 

significativos. E não apenas porque solidificam e validam a recordação, na 

medida em que a ancoram no chão, mas também por corporificarem uma 

continuidade da duração que supera a recordação relativamente breve de 

indivíduos, épocas e também culturas, que está concretizada em artefatos 

(Assmann, 2011, p. 318). 
 



29 
 
A casa, então, assume esse local de solidificação e validação que oprime, delimita 

e disciplina, mas também inscreve subjetividades. Ao reconhecê-la como um lugar de 

confinamento e reprodução da docilidade, é possível avançar para uma reflexão mais 

profunda: a metáfora da casa como extensão do corpo feminino, revelando como o espaço 

íntimo e privado também é atravessado por relações de poder, violência e resistência. 

Essa reflexão permite compreender como, em Corpo Desfeito, os corpos 

femininos são violentamente pressionados, o que incide sobre a subjetividade das 

personagens. 

As violências vividas pela protagonista na obra são responsáveis pela complexa 

relação com o próprio corpo. Desde o início da narrativa, observa-se que a sua 

corporeidade é violentada e objetificada por figuras que ocupam posições de poder em 

sua trajetória.  

No excerto a seguir, a violência física atua como instrumento de dominação e 

silenciamento, reiterando a posição de corpo vulnerável. Ao descrever a agressão, 

Amanda revela não apenas a intensidade da dor corporal, mas também como tenta 

subverter esse sofrimento por meio da dissociação entre corpo e consciência. A partir 

dessa separação subjetiva, evidencia-se um mecanismo de autoproteção diante do trauma, 

permitindo que a personagem suporte a violência extrema: 
Ela me bateu na cara com tapas, puxou meu cabelo de tantas formas diferentes 

que ficou com vários fios nas mãos, depois jogou as mechas no chão do 

banheiro. Quando bateu no meu rosto três vezes, pontuou o intervalo entre cada 

pancada com um você, precisa, obedecer. Me encostou contra a parede 

pressionando meus ombros, que estralaram, e tive muito medo de que ela fosse 

quebrar meus ossos. Olhou para o chuveiro e tirou a mangueirinha de plástico. 

Dobrou ao meio como um chicote e então eu me despreguei do meu corpo 

(Arraes, 2022, p. 97). 
 

Outra cena que também mostra a brutalidade física imposta à protagonista ocorre 

durante um castigo dado por sua avó: 
Depois da ameaça, vó estralou o cinto nas minhas pernas. Oito, nove, dez 

lapadas. Chicoteou minha bunda com a ponta pesada que terminava com a 

fivela dourada. Achou que o couro era pouco e tirou um cipó verde do pé de 

fruta. O cipó machucou mais do que o cinto (Arraes, 2022, p. 44). 
 

Todas essas experiências violentas impostas não se apresentam como eventos 

isolados, mas como parte de um ciclo estrutural de violência geracional. Essa dinâmica é 

evidenciada pela narrativa ao mencionar que a mãe da personagem também foi vítima de 

agressões físicas desde a infância: “Tanto os tapas e murros como os maus-tratos contra 

mainha, ainda bebê” (Arraes, 2022, p. 29). A recorrência dessas práticas no seio familiar 

aponta para a naturalização da violência como método disciplinar e pedagógico. 



30 
 
Nesse contexto de violência sistemática e hereditária, o ambiente doméstico 

assume um papel ambíguo: ao mesmo tempo em que deveria oferecer proteção e afeto, 

torna-se palco de opressão, dor e silenciamento. A casa, longe de ser um espaço neutro, 

carrega marcas da violência vivida pelas personagens e atua como extensão simbólica do 

corpo feminino ferido. Essa relação entre espaço físico e experiência subjetiva se 

aprofunda na análise a seguir. 

 

2.3 A casa como metáfora da representação do corpo feminino 

O espaço físico, em uma narrativa, assume uma carga simbólica que ultrapassa 

sua dimensão objetiva, articulando-se a aspectos afetivos, memorialísticos e relacionais. 

Quando vinculado ao corpo feminino, esse espaço torna-se expressão de um 

entrelaçamento entre materialidade e subjetividade, revelando camadas profundas da 

experiência vivida. Na obra Corpo Desfeito, de Jarid Arraes, a metáfora da casa 

configura-se como um instrumento analítico potente para a compreensão da corporeidade 

fragmentada e em processo de reconstrução da protagonista, funcionando como reflexo 

simbólico de sua subjetividade e de sua trajetória marcada pela violência e pela 

resistência. 

A partir da perspectiva de Ozíris Borges Filho, o espaço narrativo adquire 

densidade simbólica à medida que se torna permeado pelas emoções, memórias e 

percepções dos sujeitos que o experienciam. Como afirma o autor: “quanto mais o 

narrador ou eu lírico demonstram seu sentimento em relação ao espaço, mais a 

espacialização será subjetiva” (Borges Filho, 2007, p. 68). Essa afirmação evidencia que 

o espaço literário não é neutro nem puramente descritivo, mas construído a partir da 

interioridade das personagens e de suas vivências. Nessa dinâmica de interação, ainda 

salienta que “influenciado pelo espaço a personagem se comporta de maneira diversa” 

(Borges Filho, 2007, p. 38). 

Dessa forma, a casa de Amanda é apresentada como uma extensão de sua 

subjetividade, funcionando como espaço de projeção simbólica de seus afetos, traumas e 

desejos. A própria descrição que a narrativa oferece desse ambiente já prenuncia essa 

relação intrínseca: “Aquela casa com sua aparência oca e o cheiro de álcool feito neblina” 

(Arraes, 2022, p. 36). Nessa descrição sensorial da personagem, o ambiente é descrito 

como um espaço vazio, talvez marcado pela ausência ou pela deterioração, e impregnado 

por uma atmosfera opressora. 

Segundo Borges, “o espaço é a base para a manifestação dos fenômenos e não 

uma determinação deles. Dito de outro modo, o espaço é a condição da possibilidade dos 



31 
 

objetos externos” (Borges Filho, 2007, p. 17). A partir dessa concepção, compreende-se 

que a casa não apenas abriga o corpo de Amanda, mas também potencializa as 

experiências corporais que ela vivencia, tornando-se parte ativa na constituição de sua 

identidade fragmentada. 

Ainda sobre o conceito de espaço, o autor acrescenta que: 
Quando falamos de espaço, referimo-nos tanto aos objetos e suas relações 

como ao recipiente, isto é, à localização desses mesmos objetos. Além disso, 

nunca podemos esquecer o observador a partir do qual aquelas relações são 

construídas na literatura. Assim, ao analisarmos um espaço qualquer, por 

exemplo, casa, navio, escola, etc., não podemos esquecer dos objetos que 

compõem e constituem esse espaço e de suas relações entre si e com as 

personagens e/ou narrador (Borges Filho, 2007, p. 17). 
 

Nessa perspectiva, o espaço deixa de ser um mero cenário e passa a operar como 

um elemento ativo da narrativa, constituído pelas interações entre seus componentes 

materiais e subjetivos. Como aponta (Borges Filho, 2007, p. 39), “A personagem 

transforma o espaço em que vive, transmitindo-lhe suas características ou não”. Com isso, 

a casa da avó Marlene é impregnada por essas relações: objetos, lembranças e afetos a 

transformam em uma extensão simbólica da subjetividade da neta.  

Gaston Bachelard (1993) aprofunda essa ideia ao abordar a casa como a topografia 

do nosso ser íntimo, pois é ela que abriga as marcas da memória e da imaginação: “Com 

a imagem da casa temos um verdadeiro princípio de integração psicológica” (Bachelard, 

1993, p. 20), ou seja, essa imagem está no sujeito tanto quanto o sujeito está nela.  

Para o autor, “a casa é o nosso canto do mundo. Ela é, como se diz amiúde, o 

nosso primeiro universo. É um verdadeiro cosmos. Um cosmos em toda a acepção do 

termo” (Bachelard, 1993, p. 24), o que reafirma o lugar da casa como centro originário 

das  experiências  afetivas  e  do  enraizamento  simbólico  do  ser.  Nessa  mesma  linha  de 

pensamento, afirma que “a casa, mais ainda que a paisagem, é um estado de alma. Mesmo 

reproduzida em seu aspecto exterior, ela fala de uma intimidade” (Bachelard, 1993, p. 

84). 

Ainda em sua obra, Bachelard trabalha a imagem do cofre:  
No cofre estão as coisas inesquecíveis;  inesquecíveis para nós, mas também 
para aqueles a quem daremos os nossos tesouros. O passado, o presente, um 
futuro  nele  se  condensam.  E  assim  o  cofre  é  a  memória  do  imemorial 
(Bachelard, 1993, p. 97). 
 

Seguindo essa imagem, na obra de Arraes, um cômodo da casa de Marlene adquire 

uma ressonância simbólica profunda, o quartinho, assim denominado por Amanda. Um 

local que armazenava as coisas de sua mãe falecida e consequentemente suas lembranças. 

Para a personagem, esse espaço atuava como o cofre descrito pelo filósofo, preenchido 

pelas memórias da figura materna e o tempo afetivo compartilhado. 



32 
 
No entanto, essa função memorial é alterada pela avó:  

Fui ver o que vó tanto fazia e encontrei o quintal cheio das coisas que ficavam 
no quartinho de costura. Nas costas de vó, a cadeira que mainha usava para 
sentar  e  costurar.  Calada,  cheguei  mais  perto  e  parei  diante  da  porta  do 
quartinho, era a primeira vez que aquela porta abria desde que mainha tinha 
morrido. Quando me aproximei, vi que estava quase vazio. Sobravam a estante 
de linhas e um baú onde ficavam retalhos de todos os tipos e que serviam como 
amostras (Arraes, 2022, p. 48). 
 

O ato de  esvaziamento  representa uma  ruptura  com esse espaço de memória  e 

afeto. A imagem dos pertences da mãe sendo retirados e levados para o quintal sugere 

uma  descontextualização  e  uma  possível  tentativa  de  apagar  ou  ressignificar  as 

lembranças ali contidas. O silêncio de Amanda ao se aproximar da porta, que não era 

aberta desde a morte da mãe, enfatiza a importância que o quartinho possuía para ela. 

Após esvaziar o espaço da memória da mãe, a avó o transforma em um quarto de 

reza e manipulação:  
O quartinho estava todo montado. Um oratório bem centralizado, uma mesinha 
estreita logo abaixo, uma toalha branca rendada, duas velas brancas de cada 
lado e um vasinho de flores falsas com gotas de cola quente imitando orvalho 
(Arraes, 2022, p. 53). 
 

A substituição dos objetos pessoais da mãe por esses artefatos religiosos simboliza 

não  apenas  uma  alteração  estética  do  ambiente,  mas  também  uma  transformação  da 

subjetividade de Amanda e de sua maneira particular de processar a ausência materna, o 

que permite retomar Bachelard, para quem “a casa abriga o devaneio, a casa protege o 

sonhador, a casa permite sonhar em paz” (Bachelard, 1993, p. 26).  

No entanto, esse ideal de abrigo e acolhimento não se realiza na experiência de 

Amanda.  Ao  contrário,  o  espaço  doméstico  torna­se,  para  ela,  um  território  onde  o 

devaneio é interrompido pela violência e onde o corpo, em vez de protegido, é invadido 

e  vulnerabilizado.  Como  expresso  pela  protagonista: “O abrigo e a caverna se 

confundem” (Arraes, 2022, p. 8). 

Essa ambiguidade entre o espaço de proteção e um lugar potencialmente isolado 

e opressor se manifesta na vivência de Amanda, que revela:  
Meu castigo era passar todo o tempo dentro daquela casa, sem encontrar mais 
ninguém,  sem  sair  sequer  para  fazer  as  compras  e  pagar  as  contas. 
Responsabilidades que sempre foram minhas (Arraes, 2022, p. 87). 
 

 A  descrição  do  confinamento  imposto  à  personagem  expressa  como  o  lar  se 

transforma  em  um  espaço  de  restrição  e  perda  de  autonomia.  O  que  é  reforçado  na 

narrativa  quando  a  protagonista  expressa:  “Não suportava mais aquela prisão escura” 

(Arraes, 2022, p. 87). A comparação da casa com uma prisão escura resume a atmosfera 



33 
 

opressiva  do  espaço,  em  total  dissonância  com  a  visão  bachelardiana  de  um  espaço 

onírico e protetor. 

Dessa forma, mesmo marcada por experiências fragmentárias e traumáticas, a casa 

permanece carregada de complexidade simbólica. Como afirma o filósofo: 
A  casa  é,  evidentemente,  um  ser  privilegiado;  isso,  é  claro,  desde  que  a 
consideramos  ao  mesmo  tempo  em  sua  unidade  e  em  sua  complexidade, 
tentando integrar todos os seus valores particulares num valor fundamental. A 
casa nos fornecerá simultaneamente imagens dispersas e um corpo de imagens 
(Bachelard, 1993, p. 23). 
 

Esse espaço, longe de ser um lugar físico, é um ponto de fixação de memórias e 

experiências: 
Aqui o espaço é  tudo, pois o tempo já não anima a memória. A memória  – 
coisa  estranha!  –  não  registra  a  duração  concreta,  a  duração  no  sentido 
bergsoniano. Não podemos reviver as durações abolidas. Só podemos pensá­
las, pensá­las na linha de um tempo abstrato privado de qualquer espessura. É 
pelo  espaço,  é  no  espaço  que  encontramos  os  belos  fósseis  de  duração 
concretizados por longas permanências. O inconsciente permanece nos locais. 
As lembranças são imóveis, tanto mais sólidas quanto mais bem espacializadas 
(Bachelard, 1993, p. 28­29). 
 

Nesse contexto, a relação entre o indivíduo, suas memórias e o espaço em que está 

inserido é indissociável. O espaço é um meio na formação do “eu” que funciona como 

ponto de apoio para a memória e como um cenário de manifestação e transformação da 

identidade. Assim, estabelece as lembranças e também atua dinamicamente no 

relacionamento do indivíduo de compreender, de se posicionar no mundo. 

Em face do exposto, a análise da metáfora da casa em Corpo Desfeito ilustra a 

ligação entre espaço, memória e a construção da identidade da protagonista. A 

ambivalência do lar, oscilando entre abrigo e prisão, e a transformação do quartinho como 

espaço de memória disputado, revelam como as dinâmicas espaciais moldam a 

experiência de Amanda e influenciam a sua relação com o passado e o presente. Essas 

intrincadas relações entre espaço, memória e a busca por identidade serão aprofundadas 

no próximo capítulo, que se dedicará à análise da construção da personagem de Amanda 

sob as lentes da memória e da resistência. 

 

 

 

 

 

 

 



34 
 

3 IDENTIDADE, MEMÓRIA E RESISTÊNCIA: A CONSTRUÇÃO DE AMANDA 

 

A relação dialética entre memória e identidade manifesta-se como um processo 

dinâmico e interdependente, no qual cada uma interfere e transforma a outra ao longo do 

tempo. Longe de constituírem instâncias fixas ou estáveis, ambas se constroem em 

constante movimento, acompanhando as alterações da experiência e das formas de 

consciência, tanto no plano individual quanto no coletivo. Trata-se de um jogo contínuo 

de ação e reação, que evidencia a potência de ressignificação diante das mudanças sociais, 

culturais e subjetivas.  

Sobre essa dinâmica, Joel Candau, em sua obra Memória e Identidade, afirma: 
A memória, ao mesmo tempo em que nos modela, é também por nós modelada. 

Isso resume perfeitamente a dialética da memória e da identidade que se 

conjugam, se nutrem mutuamente, se apoiam uma na outra para produzir uma 

trajetória de vida, uma história, um mito, uma narrativa (Candau, 2016, p. 16). 
 

Assim, a memória fortalece a identidade, alimenta com seletividade, cheia de 

esquecimentos, traumas, silêncios e reinvenções. Opera por meio de reconstruções 

contínuas, filtradas pelos sentimentos, pelas circunstâncias sociais e pelos sentidos do ser 

humano. No entanto, essa mesma força que estrutura a identidade também pode 

desestabilizá-la:  
A memória é a identidade em ação, mas ela pode, ao contrário, ameaçar, 

perturbar e mesmo arruinar o sentimento de identidade, tal como mostram os 

trabalhos sobre as lembranças de traumas e tragédias [...] de fato, o jogo da 

memória que funda a identidade é necessariamente feito de lembranças e 

esquecimentos (Candau, 2016, p. 18). 
 

É nesse processo ambivalente, em que se entrelaçam lembranças e apagamentos, 

que a identidade se reconfigura, sustentada por narrativas pessoais e coletivas que dão 

sentido às experiências vividas. Como reforça o autor: 
Se a memória é “geradora” de identidade, no sentido que participa de sua 

construção, essa identidade, por outro lado, molda predisposições que vão 

levar os indivíduos a “incorporar” certos aspectos particulares do passado, a 

fazer escolhas memoriais (Candau, 2016, p. 19). 
 

Dessa forma, não se trata apenas de lembrar, mas de selecionar o que será 

lembrado, em um esforço de coerência identitária que é simultaneamente subjetivo e 

socialmente condicionado. A memória desempenha, portanto, uma força organizadora da 

identidade. Como bem observa Candau: 
De fato, memória e identidade, se entrecruzam indissociáveis, se reforçam 

mutuamente desde o momento de sua emergência até sua inevitável dissolução. 

Não há busca identitária sem memória e, inversamente, a busca memorial é 

sempre acompanhada de um sentimento de identidade, pelo menos 

individualmente (Candau, 2016, p. 19). 
 



35 
 
A  identidade,  nesse  contexto,  não  é  uma  essência  a  ser  descoberta,  mas  uma 

construção contínua, apoiada na memória como fio condutor das narrativas que o sujeito 

escolhe habitar e comunicar ao mundo. Assim, a dialética entre memória e  identidade 

estrutura a percepção subjetiva do sujeito e revela como ele reinventa e reinscreve sua 

existência. 

É a partir dessa perspectiva que se pode analisar como, na narrativa de  Corpo 

Desfeito,  os  fragmentos  de  lembranças  e  os  traumas  do  passado  compõem  um  tecido 

instável,  porém  significativo,  na  formação  da  subjetividade  de  Amanda.  A  seguir, 

examina­se  como  essas  memórias,  muitas  vezes  marcadas  pela  dor,  estruturam  sua 

narrativa interior e influenciam diretamente sua percepção de si e do mundo. 

 

3.1 Memória: Fragmentos de Dor e a Narrativa do Passado 

Ao considerar que a memória, por meio de processos seletivos e subjetivos, 

desempenha um papel fundamental na constituição da identidade, é possível compreender 

que, em determinadas circunstâncias, especialmente diante de experiências traumáticas, 

sua função ultrapassa a simples preservação de recordações. Nesses casos, a memória não 

se limita a ser um repositório passivo do passado, mas configura-se como um espaço ativo 

de elaboração simbólica, no qual lembranças fragmentadas, imprecisas e dissonantes são 

constantemente revisitadas e reelaboradas pelo sujeito. Assim, pode-se dialogar com 

Pierre Nora, que argumenta:  
A memória é a vida, sempre carregada por grupos vivos e, nesse sentido, ela 

está em permanente evolução, aberta à dialética da lembrança e do 

esquecimento, inconsciente de suas deformações sucessivas, vulnerável a 

todos os usos e manipulações, susceptível de longas latências e de repentinas 

revitalizações (Nora, 1993, p. 9). 
 

A partir dessa visão, percebe-se que a memória possui uma natureza instável e 

manipulada conforme os contextos subjetivos e sociais. Ainda segundo o autor, trata-se 

de  
[...] um fenômeno sempre atual, um elo vivido no eterno presente; [...] Porque 

é afetiva e mágica, a memória não se acomoda a detalhes que a confortam; ela 

se alimenta de lembranças vagas, telescópicas, globais ou flutuantes, 

particulares ou simbólicas, sensível a todas as transferências, cenas, censura 

ou projeções. [...] A memória se enraíza no concreto, no espaço, no gesto, na 

imagem, no objeto (Nora, 1993, p. 9). 
 

A isso, soma-se outra observação do autor, que evidencia o caráter não espontâneo 

da memória e sua dependência de práticas e dispositivos culturais: 
[...] os lugares de memória nascem e vivem do sentimento que não há memória 

espontânea, que é preciso criar arquivos, organizar celebrações, manter 

aniversários, pronunciar elogios fúnebres, notarias atas, por que estas 

operações não são naturais (Nora, 1993, p. 13). 



36 
 

 
Essas reflexões reforçam a ideia de que a memória é uma construção simbólica, 

constantemente acionada por gestos, rituais e materialidades, o que se intensifica nas 

experiências traumáticas. Nesses contextos, a instabilidade da memória revela-se como 

um terreno vulnerável e, ao mesmo tempo, potencial para a reconstrução simbólica do 

vivido. 

 

3.1.1 Corpo como um lugar de (re) inscrições 

Aleida Assmann observa que “a memória está coberta com uma escrita cultural, 

inscrita no corpo de forma direta e inextinguível” (Assmann, 2011, p. 263), evidenciando 

que os traumas deixam marcas que ultrapassam a linguagem e se cristalizam como 

inscrições silenciosas, mas potentes, na carne e na subjetividade. 

Ainda afirma a autora que, “o próprio corpo traz em si as marcas da memória, o 

corpo é memória” (Assmann, 2011, p. 264). Assim, o corpo não apenas guarda as 

lembranças, mas se constitui como o próprio lugar onde elas se manifestam. 

Na narrativa de Arraes, a corporeidade da personagem Amanda emerge como um 

território sensível da memória e da dor. Um desses momentos é o relato da morte de sua 

mãe, vivida de forma abrupta e traumática, e associada ao seu próprio nascimento: 
A morte de mainha foi uma traição. Com esse tipo de morte você não se 

relaciona. Esse é o preciso tipo de ir que torna a morte, para aqueles que 

sobram, uma negação do que se entende como natural. Nem morte morrida, 

nem morte matada. Morte traída. Pela segunda vez, mainha perdia a vida na 

data do meu nascimento. Chorei. Engasguei muitas vezes no meu catarro. A 

parte mais triste foi que insisti em escolher o caixão e vó permitiu (Arraes, 

2022, p. 22). 
 

A experiência da perda, nesse caso, não se fecha como um episódio do passado, 

mas se reinscreve no corpo da personagem como ferida ainda aberta. Mais adiante, o 

trauma retorna de maneira intensa, como um estado que afeta sua relação consigo mesma 

e com seus próprios limites: 
Não sabia como tinha chegado naquele estado, mas não era a primeira vez que 

os feitos de vó me faziam ultrapassar todos os meus limites. E eu nem sabia 

quais eram meus limites, ninguém me ensinou como me equilibrar nas beiras 

de meu corpo. A dor não se controla, não se doma. Não a minha. Tantas vezes 

pesadelos e imagens, tantas vezes os gritos. Os pesadelos diante dos meus 

olhos abertos e a repetição de que aquilo não é real. Não é real, não é de 

verdade. Mas também era (Arraes, 2022, p. 116). 
 

Essa descrição confirma a ideia de que a memória traumática opera como uma 

presença constante no corpo, que revive e atualiza o passado em sensações físicas e 

imagens recorrentes. Assim, “faz valer a ideia de que uma memória corporal se fixa, 



37 
 

mesmo depois do alívio da dor, em traços e cicatrizes” (Assmann, 2011, p. 264). Tal 

percepção dialoga com Paul Ricoeur, que compreende a memorização como: 
[...] maneiras de aprender que encerram saberes, habilidades, poder-fazer, de 

tal modo que estes sejam fixados, que permaneçam disponíveis para uma 

efetuação, marcada do ponto de vista fenomenológico por um sentimento de 

facilidade, de desembaraço, de espontaneidade (Ricouer, 2007, p. 73). 
 

Nesse sentido, os traumas de Amanda, ao se alojarem no corpo, tornam-se marcas 

que influenciam não apenas sua memória subjetiva, mas também seus gestos, reações e 

modos de estar no mundo, compondo uma espécie de saber experiencial que carrega 

involuntariamente. Essa vivência traumática, que se inscreve no corpo e na memória, 

também afeta sua relação com o futuro, um futuro que se torna limitado pelas dores do 

passado: 
Tentei imaginar como seria o meu futuro. Quando terminaria o ensino médio, 

se conseguiria um bom trabalho, se eu teria um cachorro, se viajaria para a 

capital, se me casaria. A única coisa que nunca passava por meus pensamentos 

era ser mãe. Não queria ser a adulta na vida de uma criança (Arraes, 2022, p. 

118). 
 

Aqui, o trauma não se manifesta apenas como lembrança dolorosa, mas como um 

bloqueio afetivo que impede Amanda de ocupar um lugar simbólico de cuidado e 

continuidade. A recusa em assumir o papel de mãe revela não apenas uma rejeição 

consciente, mas um sintoma da ruptura de vínculos e da desestruturação subjetiva 

provocada por experiências vividas como insuportáveis. 

É a partir desse emaranhado de vivências que se torna possível compreender que 

a memória assume um papel mais profundo na organização da experiência subjetiva. Ou 

seja, “ela é o nosso único recurso para significar o caráter passado daquilo de que 

declaramos nos lembrar” (Ricoeur, 2007, p. 40).  

As lembranças, portanto, tornam-se não apenas registros de um tempo vivido, mas 

também formas de organizar o sofrimento e manter viva a presença do que foi perdido. 

Para Ricoeur, 
As lembranças podem ser tratadas como formas discretas com margens mais 
ou menos precisas, que se destacam contra aquilo que poderíamos chamar de 
um fundo memorial, com o qual podemos nos deleitar em estados de devaneio 
vago (Ricoeur, 2007, p. 41). 
 

Nesse contexto, “os encontros memoráveis prestam-se a ser rememorados, menos 

de acordo com sua singularidade não repetível do que conforme sua semelhança típica, 

até mesmo conforme seu caráter emblemático” (Ricoeur, 2007, p. 42). É nesse 

entrelaçamento entre dor e devaneio que Amanda evoca, por exemplo, a imagem de sua 

mãe como uma presença protetora, mesmo após a morte:  



38 
 

Eu queria que mainha, santa, olhasse por mim a todo instante, sem nunca parar, 

sem nunca desistir de mim, sem nunca ignorar minhas angústias, e que tivesse 

orgulho do que encontraria quando voltasse sua atenção para meus 

pensamentos encantados. Que bonita era a certeza de que eu não estava sozinha 

(Arraes, 2022, p. 66). 
 

 Esse desejo de companhia e reconhecimento revela uma tentativa de reinscrição 

simbólica do vínculo interrompido, um esforço de significar a perda e reorganizar 

subjetivamente o vazio deixado pela ausência materna. 
Contudo, essa memória afetiva, por estar ancorada em experiências psicofísicas 

intensas, frequentemente escapa tanto à verificação externa quanto à própria revisão 

interna do sujeito: “A memória afetiva baseia-se em uma experiência psicofísica que 

escapa não apenas à verificação externa, como também à revisão própria” (Assmann, 

2011, p. 271). Diante disso, a linguagem nem sempre dá conta da dimensão do trauma, 

funcionando de forma ambivalente. Como afirma a autora:  
Palavras não podem representar essa ferida memorativa do corpo. Ante o 

trauma, a linguagem comporta-se de forma ambivalente. Há a palavra mágica, 

estética, terapêutica, que é efetiva e vital porque bane o terror, e há a palavra 

pálida, generalizadora e trivial, que é a casca oca do terror (Assmann, 2011, p. 

278). 
 

 Essas observações reforçam a ideia de que a dor de Amanda se manifesta não 

apenas como narrativa, mas como corporeidade e silêncio, como aquilo que persiste 

mesmo quando não pode ser plenamente nomeado. 

Um episódio significativo dessa experiência ocorre quando a avó ameaça tirar de 

Amanda sua boneca, Susi, objeto que era como um dos últimos vínculos simbólicos com 

a mãe falecida: 
Eu,  que  já  estava  oca,  desmoronei  quando  vó  apareceu  na  sala  de  jantar 
abanando minha Susi. Me joguei no chão puxando sua saia e implorando para 
que ela não tirasse aquela boneca de mim, porque era uma das poucas coisas 
que me restaram de mainha (Arraes, 2022, p. 57). 
 

Esse momento evidencia como o trauma não reside apenas na lembrança, mas 

também se reativa no corpo diante de pequenas ameaças que tocam a memória afetiva. A 

reação de Amanda não é apenas verbal, mas visceral, um colapso físico e simbólico diante 

da iminência de mais uma perda. 

Assim, ao recorrer às lembranças, Amanda tenta atribuir sentido ao sofrimento, 

mesmo que ele permaneça como uma ferida aberta em sua trajetória. A resistência em 

deixar a boneca ser levada pode ser compreendida como um esforço para manter viva a 

memória da mãe. Como afirma Ricoeur (2007, p. 48), “a busca da lembrança comprova 

uma das finalidades principais do ato de memória, a saber, lutar contra o esquecimento, 

arrancar alguns fragmentos de lembrança à ‘rapacidade’ do tempo”. 



39 
 
Desse modo, a memória, atravessada pelo trauma, emerge como um elemento 

constitutivo da subjetividade. Nesse processo, corpo e lembrança tornam-se 

indissociáveis, configurando uma experiência marcada por perdas, lacunas e tentativas de 

reconstrução simbólica do vivido. A narrativa de Amanda, assim, não apenas expressa o 

sofrimento de um passado que insiste em permanecer, mas também denuncia a fragilidade 

e a potência do corpo como lugar de memória, um corpo que sente, que lembra e que 

resiste, mesmo diante da impossibilidade de total elaboração da dor. 

No próximo tópico, será analisado como essa vivência memorial e corporal se 

articula na constituição de Amanda como sujeito, evidenciando as tensões entre corpo, 

gênero e identidade. 

 

3.2 A formação da identidade de Amanda: Ruptura e Permanência  

A identidade é construída por um processo dinâmico, que abrange conflitos, 

fragmentações e contínuas reconstruções. Ela emerge das marcas do passado, das 

imposições sociais e das experiências traumáticas, elementos que, mesmo de modo 

inconsciente, são preservados e reinscritos na narrativa que o sujeito constrói de si. Trata-

se, então, de uma negociação constante entre o que se rejeita e o que se retém, 

configurando a identidade como uma elaboração simbólica em permanente trânsito. 

As experiências sociais e as memórias individuais integram uma rede instável, na 

qual o sujeito transforma suas formas de ser e estar no mundo. Nesse cenário de 

instabilidade e múltiplas influências, Stuart Hall afirma que: 
A identidade plenamente unificada, completa, segura e coerente é uma fantasia. 

Ao invés disso, à medida em que os sistemas de significação e representação 

cultural se multiplicam, somos confrontados por uma multiplicidade 

desconcertante e cambiante de identidades possíveis (Hall, 2006, p. 13).  
 

Essa multiplicidade identitária se traduz, portanto, em um sujeito que não apenas 

se fragmenta, mas que também convive com forças contraditórias em seu interior. Hall 

ainda aponta que “dentro de nós há identidades contraditórias, empurrando em diferentes 

direções, de tal modo que nossas identificações estão sendo continuamente deslocadas” 

(Hall, 2006, p.13). 

No entanto, apesar dessas contradições internas, o sujeito tende a vivenciar sua 

identidade como se fosse algo coeso e estável. Como observa Hall: 
Embora o sujeito esteja sempre partido ou dividido, ele vivencia sua própria 

identidade como se ela estivesse reunida e “resolvida”, ou unificada, como 

resultado da fantasia de si mesmo como uma "pessoa" unificada que ele formou 

na fase do espelho (Hall, 2006, p. 38). 



40 
 

 
Essa percepção de unidade, no entanto, não corresponde a uma essência original, 

mas a uma construção imaginária. Como destaca o autor: 
Assim, a identidade é realmente algo formado, ao longo do tempo, através de 
processos  inconscientes,  e  não  algo  inato,  existente  na  consciência  no 
momento do nascimento. Existe sempre algo ‘imaginário’ ou fantasiado sobre 

sua unidade. Ela permanece sempre incompleta, está sempre ‘em processo’, 

sempre ‘sendo formada’ (Hall, 2006, p. 38). 
 

Tal ilusão é fundamental para que o sujeito se reconheça ao longo do tempo, ainda 

que esse “reconhecimento” se apoie em bases frágeis e continuamente deslocadas. 

Nesse sentido, é possível compreender que a identidade, embora construída sobre 

deslocamentos e fissuras, conserva uma lógica narrativa que permite ao sujeito atribuir 

continuidade à sua experiência. Como afirma Candau (2012, p. 60), “cada ser humano, 

de  fato, constrói  sua  identidade no correr do  tempo que,  simultaneamente, altera­o de 

maneira irreversível”. Portanto, trata­se de um movimento dialético entre transformação 

e  permanência,  no  qual  a  identidade  é  continuamente  tecida  a  partir  de  escolhas, 

silenciamentos, rupturas e reinscrições. 

Em Corpo Desfeito, essa tensão é evidente ao conhecer a trajetória da personagem 

Amanda; ora ela busca romper com os papéis normativos que lhe foram impostos, ora se 

vê capturada por marcas profundas de um passado que insiste em retornar. Essa oscilação 

revela não uma fraqueza de identidade, mas, ao contrário, um modo potente de existência 

que se refaz a partir das fraturas, dos questionamentos e das reconfigurações constantes. 

A construção identitária da protagonista está enraizada na figura materna, como 

mostra o trecho: “Mainha era dessas pessoas que não gostam de incomodar e nem sabem 

dizer não. Aprendi com ela o significado de desfeita. Aprendi que a quem se ama se dá 

tudo e não se pede nada”  (Arraes,  2022, p.  38).  Essas palavras  refletem uma herança 

emocional de submissão e apagamento do eu, incorporada por Amanda em sua própria 

trajetória. 

O  silêncio  e  a  interiorização  da  dor  materna  também  são  observados  pela 

protagonista como marcas que atravessam sua formação: 
Talvez mainha comesse as beiradas discretas do próprio corpo para não falar 
aquilo que dali não passava. Se, ao contrário, era pena, como eu também sentia 
pena, talvez fosse a prioridade de ter pena de si própria. Nosso sofrimento deve 
mesmo ser cuidado antes do sofrimento dos outros (Arraes, 2022, p. 42). 
 

Essa percepção revela como o corpo, o silêncio e o autocuidado se entrelaçam na 

elaboração subjetiva, formando um legado afetivo que Amanda precisa confrontar para 

reconstruir­se. 



41 
 
Esse  apagamento  é  ainda  mais  explícito  quando  a  personagem  afirma:  “Tive 

também  que  esquecer  qualquer  farelo  de  amor­próprio  que  existia em mim”  (Arraes, 

2022,  p.  76),  revelando  como  a  violência  internalizada  e  a  submissão  afetiva 

desestruturam a autoestima, compondo, assim, uma identidade fragmentada.  

Ainda assim, mesmo em meio à dor e ao esvaziamento de si, há momentos em 

que Amanda se reconecta com o próprio corpo e experimenta sensações de pertencimento 

e descoberta: 
O sentimento parecia novo. Devia ser apenas o resgate de algo banal, mas não 
era. Até minha pele parecia ter mudado um pouco. O vermelho da blusa com 
manguinhas  trazia minha  cor para  a  frente,  era como  se  eu brilhasse. Era  a 
primeira vez que eu usava peças como aquelas. A saia ficou um pouco longa e 
a blusa folgada, mas eu nem prestei atenção, aquele par de roupas se grudava 
ao meu corpo como algo muito meu (Arraes, 2022, p. 84). 
 

Essa vivência  corporal,  ainda que breve,  representa um gesto de  reapropriação 

subjetiva, ou seja, o corpo, antes silenciado ou negligenciado, passa a ser um espaço de 

expressão e identidade. 

Ademais, a identidade de Amanda também é marcada pela culpa e pela sensação 

de dívida emocional com a mãe, como quando afirma:  
Fiquei  pensando nessa promessa  e  ganhei  outra  surpresa,  o  anúncio de que 
mainha tinha se matriculado no supletivo e iria, de uma vez por todas, terminar 
o ensino médio. Eu estava muito feliz por ela, feliz por mim. Carreguei por 
muito tempo o peso de interromper a vida de mainha. Queria a sensação de 
assistir  ao  cancelamento da praga que  foi  fecundada  junto de mim  (Arraes, 
2022, p. 21).  
 

Assim, o processo identitário não é construído isoladamente, mas em articulação 

com outras subjetividades, transformado por afetos, dores compartilhadas e tentativas de 

reparação. 

Nesse processo de (re) descoberta da personagem, há também sentimento de culpa 

e vergonha, que revelam uma consciência crítica em formação: 
Eu chorava também de vergonha. Que vergonha ter passado por todas aquelas 
coisas. Que vergonha ter acreditado, e ter obedecido, e ter vagado como alma, 
ter caído como vítima (Arraes, 2022, p. 121). 
 

Essa fala evidencia o modo como a dor e o julgamento de si mesma tornam­se 

elementos  estruturantes  da  identidade.  Tal  momento  de  julgamento  e  autocrítica  está 

ligado a uma ruptura profunda nas crenças que Amanda cultivava sobre sua mãe e sobre 

si mesma. Como ela confessa:  
Tudo o que eu acreditava e tudo o que era motivo de dúvidas estava destruído. 
Se realmente achei que mainha tinha virado santa, e por algum tempo acho que 
acreditei  nisso  com  todo  o  meu  coração,  naquele  dia  minha  cabeça  virou 
(Arraes, 2022, p. 120).  
 



42 
 
Essa  quebra  representa  um  ponto  decisivo  no  processo  de  reconstrução  da 

identidade,  em  que  a  protagonista  precisa  lidar  com  o  colapso  das  narrativas  que  a 

sustentavam,  abrindo  espaço  para  a  ressignificação  de  sua  trajetória  e  de  sua 

subjetividade.  Através  desse  percurso,  Amanda  reconhece  sua  vulnerabilidade,  mas 

também  começa  a  reelaborar  sua  narrativa  de  si,  deslocando­se  da  posição  de  vítima 

passiva para uma voz que questiona, revisita e reconstrói. É a partir desse deslocamento 

que emergem os primeiros gestos de resistência, que reconfiguram sua maneira de estar 

no mundo. 

 

3.3 Resistência como gesto de (re) existência 

À medida que Amanda percorre um processo doloroso de reconstrução de si, sua 

narrativa assume um papel central não apenas como forma de expressão, mas como um 

ato  de  resistência  simbólica.  Em  Corpo  Desfeito,  a  escrita  e  a  fala  funcionam  como 

ferramentas para enfrentar marcas profundas: a violência, o apagamento, a vergonha e o 

silêncio herdado. Embora em momentos anteriores, Amanda pareça dominada pelas dores 

e  expectativas  que  lhe  foram  impostas;  ao  narrar  sua  história,  ela  se  posiciona  como 

sujeito que reivindica a palavra e a possibilidade de (re)existir. 

Mais do que um simples  exercício de memória,  a  escrita de  si  representa uma 

ruptura  com  os  modelos  normativos  que  tentaram  defini­la.  Ao  revisitar  episódios 

traumáticos  e  nomear  as  violências  vividas,  Amanda  desafia  os  mecanismos  de 

silenciamento  que  historicamente  limitaram  corpos  femininos  e  dissidentes.  Nesse 

sentido, falar e escrever sobre sua dor é também assumir o controle da própria história, 

resistindo  às  estruturas  que  tentaram  apagá­la  e  afirmando­se  enquanto  sujeito  em 

transformação. 

Esse gesto de ruptura fica evidente na forma como Amanda confronta o pacto de 

silêncio  que  atravessa  sua  linhagem  materna.  Em  um  momento  de  questionamento  e 

revolta, ela dirige suas palavras à figura da avó, expressando uma profunda indignação: 
Queria entrar na cozinha e gritar por vó. Gritar em objeção a vó. Por que ela 
deixava que aquilo acontecesse? O que era pior, que aquele tipo de tormento 
continuasse desde que mainha era bebê ou o fato de que vó foi completamente 
omissa durante todos aqueles anos? Minha família era queimada pelas letras 
do silêncio. Mesmo assim, eu queria levantar uma briga. Desconfiava que vó 
sabia, que gostava de saber, e que gostaria ainda mais de assistir (Arraes, 2022, 
p. 32­33). 
 

No trecho a seguir, a  linguagem se  torna  instrumento de confronto e denúncia, 

rompendo com o ciclo de submissão imposto por gerações. Além da escrita, o saber e o 

estudo também se apresentam como formas de resistência e reconstrução para Amanda. 



43 
 

Ela reconhece no estudo um meio de dar sentido à sua trajetória e de manter­se viva diante 

das adversidades, como revela sua reflexão sobre a escola: 
Estava ali para estudar, e essa também era minha única motivação. Não só para 
suportar  aquela  escola,  estudar  era  a  motivação  de  minha  vida  inteira.  Eu 
estava dando tudo de mim para seguir o primeiro direcionamento que mainha 
me deu, antes da reza e dos jejuns (Arraes, 2022, p. 82). 

 

   Outro  gesto  simbólico  dessa  reexistência  aparece  na  apropriação  de  objetos 

cotidianos,  como  as  roupas.  Ao  vestir  secretamente  um  conjunto  de  blusa  e  saia 

pertencente a uma cliente da avó, Amanda realiza um ato de afirmação subjetiva: 
Na manhã seguinte, peguei escondido um conjunto de blusa e saia que alguma 
cliente  de  vó  ainda  ia  buscar.  Aproveitei  que  vó  dormia,  já  que  não  tinha 
mudado seu hábito de acordar bem depois de mim, e entrei nas duas peças 
enquanto meus pulmões se fechavam, como se eu mergulhasse (Arraes, 2022, 
p. 83). 

 

   Esse momento, carregado de tensão e desejo, revela a força simbólica do vestir­

se como forma de expressão e experimentação da identidade. O corpo, antes silenciado e 

vigiado, torna­se terreno de resistência e autodefinição. 

Além disso, Amanda utiliza a escrita como espaço para externalizar suas angústias 

e revoltas diante das imposições familiares e sociais. Em um registro íntimo, ela descreve 

o dia em que desafiou as regras rígidas de vestimenta da escola: 
Em casa, peguei meu caderno da escola, abri numa folha entre as matérias de 
matemática e geografia e escrevi sobre aquele dia da troca de roupa. Registrei 
com  minha  letra  todos os meus pensamentos  sobre  aquela  regra  ridícula de 
vestido azul e currulepe de velho (Arraes, 2022, p. 89). 
 

Nesse mesmo espaço de escrita, Amanda manifesta sua exaustão e o desejo de 

romper com regras opressoras: 
Exausta, o corpo doendo. Escrevi que queria que as regras se lascassem, eu não 
mereço aquilo, eu não tenho que viver para esfregar, lavar e cozinhar, eu quero 
ter uma vida e só porque mainha morreu não significa que eu não posso viver 
(Arraes, 2022, p. 89). 
 

Nesse processo, ela reconhece com clareza o absurdo e a violência das regras que 

a restringem, como quando declara: “A estátua não era abençoada, todas aquelas regras 

absurdas eram ridículas e, depois de conseguir dizer isso com a boca cheia, enxergava 

como eram aterradoras” (Arraes, 2022, p. 121). 

Assim, ao se apropriar da palavra e de pequenos gestos cotidianos para elaborar 

sua  subjetividade,  Amanda  desloca  seu  corpo  da  passividade  para  a  potência.  Sua 

reexistência está diretamente ligada à capacidade de nomear, questionar e reinventar. 



44 
 
 A insurgência de Amanda não se limita à linguagem, manifesta­se também em 

atos de provocação e desobediência direta às normas opressoras. Em um momento de 

tensão, ela cogita uma atitude rebelde, pensando: 
Na cabeça, uma pequena labareda de provocação. E se eu desse os remédios 
trocados? Se, em vez dos comprimidos para o coração, eu entregasse apenas 
remédios para dor de cabeça? Tirei as cartelas de comprimidos da caixa e fiz a 
troca (Arraes, 2022, p. 107). 
 

Embora pequeno, esse gesto simboliza a tentativa de recuperar o controle sobre 

seu corpo e ambiente, afirmando sua voz contra a opressão. No entanto, a consciência do 

peso desse ato é imediata, como expressa: “E que forte ter a consciência de que ela poderia 

acabar morta por minha vontade. Mas sabendo de minha escolha, voltei atrás. Não sei 

explicar que tipo de morte desejei para ela” (Arraes, 2022, p. 108). Esse conflito interno 

evidencia a complexidade dos gestos de resistência de Amanda, situados entre o desejo 

de ruptura e o reconhecimento dos limites dessa insurgência. 

Sua trajetória marcada por dor e luta encontra um desfecho simbólico e material 

com  a  morte  da  avó,  figura  de  autoridade  opressora.  Esse  acontecimento  abre  a 

possibilidade concreta de recomeço, como expressa Amanda: “Na casa que já se desfazia, 

restei com minhas malas para uma vida diferente” (Arraes, 2022, p. 123). Este fechamento 

evidencia  a  passagem  da  opressão  para  a  liberdade,  sinalizando  a  esperança  de  uma 

existência reconstruída e de um corpo que agora pode se afirmar fora das normas e das 

violências que antes o cerceavam. 

Dessa forma, sua trajetória exemplifica como a corporeidade fragmentada pode 

ser ressignificada como espaço de luta, reconstrução e afirmação identitária. Ao romper 

com o silêncio, nomear as violências sofridas e reivindicar sua existência, a personagem 

constrói uma identidade em constante transformação, marcada pela dor, mas também pela 

potência de reexistir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



45 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Ao longo desta pesquisa, propôs-se uma análise sobre como as relações entre 

corpo, gênero e identidade são construídas na obra Corpo Desfeito, de Jarid Arraes, a 

partir da trajetória da protagonista Amanda. Com uma narrativa em primeira pessoa, 

marcada por memórias, silenciamentos e traumas, se torna evidente que o corpo feminino 

apresentado como suporte físico estende-se a um espaço simbólico de inscrições de 

violências históricas, sociais e familiares. O romance, ao apresentar as experiências 

subjetivas de Amanda, problematiza as normas de gênero internalizadas desde a infância 

e revela os modos como essas normas manipulam sua construção identitária. 

No primeiro capítulo, buscou­se compreender de que maneira a voz narradora de 

Jarid  Arraes  aborda  questões  de  gênero  a  partir  da  protagonista  Amanda.  A  análise 

demonstrou que a narrativa constrói um olhar crítico sobre os papéis de gênero impostos, 

evidenciando  como  o  corpo  feminino  é  socialmente  condicionado  pelas  estruturas 

patriarcais. A autora utiliza a voz de Amanda para dar forma a uma subjetividade que 

percebe e resiste às normas que tentam silenciá­la, revelando, assim, a potência política 

da narração íntima e autobiográfica. 

No segundo capítulo, atentou-se para como a protagonista, atravessada por 

múltiplos acontecimentos traumáticos, reflete sobre si mesma por meio do corpo. A partir 

da noção de corporeidade marcada, isto é, um corpo afetado por violências simbólicas e 

físicas, identificou-se que a identidade de Amanda é performada de modo instável, 

ambíguo e em constante negociação. O corpo surge, nesse contexto, como expressão 

visível das marcas deixadas pela opressão de gênero, mas também como instrumento de 

percepção e autoconhecimento, revelando os tensionamentos entre o ser e o parecer, o 

desejo e a norma. 

No terceiro capítulo, o foco recaiu sobre como as percepções de Amanda acerca 

de seu corpo e de sua experiência de gênero contribuem para a constituição de sua 

identidade. Tomando o corpo como um espaço simbólico, demonstrou-se que ele se 

configura como um território de disputas, entre memória e esquecimento, violência e 

resistência, sendo central para a elaboração subjetiva da protagonista. A casa, o quarto, os 

objetos e as marcas físicas tornam-se, na narrativa, signos de uma existência que tenta 

reorganizar-se a partir do caos, o que reforça a importância do corpo não apenas como 

lugar de inscrição da dor, mas também como possibilidade de reinvenção. 

Diante disso, é possível afirmar que a corporeidade fragmentada de Amanda se 

constitui como um verdadeiro campo de batalha para a construção de sua identidade de 



46 
 

gênero. Visto que no corpo da protagonista se travam os conflitos mais intensos entre as 

expectativas sociais impostas e as possibilidades de uma vivência mais autônoma e 

subjetiva. O corpo de Amanda, marcado por violências simbólicas e físicas, torna-se 

espaço de enunciação de uma identidade que resiste, ainda que de maneira instável e 

dolorosa.  

A narrativa de Corpo Desfeito, ao dar voz à personagem, evidencia que a 

construção de gênero não se dá de forma linear ou essencialista, mas sim como um 

processo contínuo de enfrentamento, performatividade e autoconhecimento. Arraes 

constrói uma narrativa que não apenas denuncia as violências sistemáticas sofridas por 

corpos femininos, mas também oferece brechas para a ressignificação desses corpos 

enquanto espaços de consciência, ruptura e transformação. 

Do ponto de vista teórico, esta pesquisa reforça a importância de compreender a 

corporeidade como espaço onde se inscrevem e se manifestam as questões sociais, 

culturais e políticas. Isso amplia o diálogo entre literatura, estudos de gênero e filosofia 

do corpo. Na prática, a pesquisa aponta para a relevância de obras literárias 

contemporâneas que abordam as experiências femininas marcadas por traumas, silêncios 

e resistências. 

Reconhece-se, contudo, as limitações deste trabalho. O estudo feito se restringiu 

à análise de uma única obra da autora, o que não permite generalizações de comparações 

intertextuais ou uma análise mais ampla da produção literária de Jarid Arraes. Além disso, 

por ser de natureza qualitativa e bibliográfica, a pesquisa permaneceu no campo teórico, 

sem se aprofundar em recepções leitoras da obra ou em comparações de outros autores 

contemporâneos que tratam da corporeidade e identidade de gênero. 

Dessa forma, para pesquisas futuras, sugere-se a ampliação do escopo para incluir 

outros textos da autora e autores com temáticas semelhantes, bem como a utilização de 

metodologias qualitativas que contemplem entrevistas, análise de recepção e estudo das 

práticas discursivas em redes sociais e mídias digitais. Também seria enriquecedor 

explorar mais profundamente a relação entre corpo, escrita e memória, investigando como 

a literatura pode contribuir para processos de cura e transformação social em contextos 

de opressão. 

Por fim, reafirma-se que o corpo fragmentado de Amanda em Corpo Desfeito 

revela a complexidade da construção identitária em contextos de violências patriarcais. A 

obra é potente para a reflexão das múltiplas formas de inscrição simbólica nos corpos 

femininos e da forma como a linguagem tensiona os regimes de poder que os silenciam, 

os moldam e os destroem. Portanto, o presente trabalho contribui para o debate crítico 



47 
 

sobre gênero, corporeidade e subjetividade na literatura brasileira contemporânea, 

abrindo caminho para novas investigações e reflexões sobre a multiplicidade das vozes e 

corpos em cena no Brasil atual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



48 
 

 REFERÊNCIAS 

 
ASSMANN, Aleida. Espaços da recordação: formas e transformações da memória 

cultural. Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2011. 
 
ARRAES, Jarid. Corpo desfeito. São Paulo: Alfaguara, 2022. 

 
ARRAES, Jarid. Biografia. Disponível em: http://jaridarraes.com/. Acesso em: 15 jan. 
2025. 
 
BACHELARD, Gaston. A poética do espaço. 1. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1993. 
 
BARONE, Leda Maria Codeço. Literatura e construção da identidade. Rev. 

psicopedag. São Paulo, v.24, n.74, p.110-116, 2007. Disponível em 

<http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-

84862007000200002&lng=pt&nrm=iso>. Acesso em  15  jul.  2025. 
 
BEAUVOIR, S. O Segundo Sexo: Fatos e Mitos. Rio de Janeiro: Ed. Nova Fronteira, 
1980. 
 
BORGES FILHO, Ozíris. Espaço e literatura: introdução à topoanálise. Franca: 
Ribeirão gráfica e editora, 2007. 
 
BORGES, Luciana; BARROS, Sulivan Charles. Interfaces do Gênero II: Linguagens, 

Imagens, Representações. Goiânia: Gráfica da UFG, 2017. 
 
BRETON, David Le. A sociologia do corpo. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 2017. 
 
BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. 
Tradução de Renato Aguiar. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 
 
CACERE GONÇALVES, M.; PERES CONÇALVES, J. Gênero, Identidade de 
gênero e Orientação sexual: Revista Ciências Humanas, v. 14, n. 1, 25 abr. 2021. 
 
CANDAU, Joël. Memória e identidade. Tradução de Maria Leticia Ferreira. São 
Paulo: Contexto, 2016. 
 
DALCASTAGNÈ, R. Literatura brasileira contemporânea: um território contestado. 

Rio de Janeiro: Editora da UERJ, 2012. 
 
DAOLIO, Jocimar. Da cultura do corpo. 6ª ed., Campinas: Papirus, 1995. 
 
FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão; tradução de Raquel 

Ramalhete. 42. Ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2014. 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural da pós-modernidade. São Paulo: DP&A, 2006. 
 
JÚNIOR, Carlos Alberto Mourão; FARIA, Nicole Costa. Memória. Psicologia: 
Reflexão e Crítica 28.4 (2015): 780–788. Web. 
 



49 
 

KIFFER, Ana. Corpo, Memória, Cadeia: o Que Pode o Corpo Escrito? Alea: 

Estudos Neolatinos 8.2 (2006): 263–280. Web. 
 

NORA, Pierre. Entre memória e história: a problemática dos lugares. Projeto 

História. São Paulo: PUC­SP. n° 10. 1993. 

PRODANOV, C. C.; FREITAS, E. C. DE. Metodologia do Trabalho Científico: 

Métodos e Técnicas da Pesquisa e do Trabalho Acadêmico ­ Editora Feevale, 2013. 

SAFFIOTI, Heleith; ALMEIDA, Suely Souza de. Violência de gênero – Poder e 
Impotência. Rio de Janeiro: Revinter, 1995. 
 
SAFFIOTI, Heleieth. O poder do macho. São Paulo: Moderna, 1987. 
 
SANDER, J. Corporeidade contemporânea: do corpo­imagem ao corpo­devir. 
Fractal, Rev Psicol [Internet]. 2009May; 21(2): 37­407. Available from: 
https://doi.org/10.1590/S1984­02922009000200013. 
 
SATRE, Jean-Paul, 1905-1980 O que é a subjetividade? / Jean-Paul Sartre ; [tradução 

Estela dos Santos Abreu]. - 1. ed. - Rio de Janeiro : Nova Fronteira, 2015. 
 
SOARES, Carmen L. Corpo e história. Campinas: Autores Associados, 2001. 
 
PERROT, Michelle. Minha história das mulheres. Tradução de André Telles. São 
Paulo: Contexto, 2007. 
 
RICOEUR, Paul. A memória, a História, o Esquecimento. Tradução de Alain 

François [et. al]. ­ Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2007.  

 

 
 

 

 
 

 
 
 

 
 
 
 

 

 

 


