
UNIVERSIDADE ESTADUAL DO MARANHÃO – UEMA 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS – PPGL 

MESTRADO ACADÊMICO EM LETRAS 
   
 
 

ILKA VANESSA MEIRELES SANTOS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

INOVAÇÕES E REPETIÇÕES DAS REPRESENTAÇÕES FEMININAS EM  
A INTRUSA, DE JULIA LOPES DE ALMEIDA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

SÃO LUÍS 
2020 



ILKA VANESSA MEIRELES SANTOS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

INOVAÇÕES E REPETIÇÕES DAS REPRESENTAÇÕES FEMININAS EM  
A INTRUSA, DE JULIA LOPES DE ALMEIDA 

 
 
 
 
 
 
 
Dissertação de Mestrado apresentada ao 
Programa de Pós-graduação em Letras da 
Universidade Estadual do Maranhão, como 
requisito para obtenção do grau de mestre em 
Letras. 

 
 

Área de concentração: Teoria Literária  
 
 

Orientadora: Profa. Dra. Kátia Carvalho da 
Silva Rocha 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

SÃO LUÍS 
2020 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Santos, Ilka Vanessa Meireles,  
     Inovações e repetições das representações femininas em A Intrusa, de Júlia 
Lopes de Almeida / Ilka Vanessa Meireles Santos. – São Luís, 2020. 
 
     132 f 
 
     Dissertação (Mestrado) – Curso de Letras, Universidade Estadual do Maranhão, 
2020. 
 
     Orientador: Profa. Dra. Kátia Carvalho da Silva Rocha. 
                                                                                                                        
     1.A Intrusa. 2.Almeida, Júlia Lopes de. 3.Inovações. 4.Repetições. 5.Feminino. 
I.Título 

 
                                
                                                                                    CDU: 821.134.3(81).09 
 
 



ILKA VANESSA MEIRELES SANTOS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

INOVAÇÕES E REPETIÇÕES DAS REPRESENTAÇÕES FEMININAS EM  
A INTRUSA, DE JULIA LOPES DE ALMEIDA 

 
 
Dissertação de Mestrado apresentada ao 
Programa de Pós-graduação em Letras da 
Universidade Estadual do Maranhão, como 
requisito para obtenção do grau de mestre em 
Letras. 

 
 

Aprovada em _____/______/2020 
 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 
 
 

___________________________________________ 
Profa. Dra. Kátia Carvalho da Silva Rocha (Orientadora) 

Universidade Estadual do Maranhão 
 
 
 
 

_____________________________________________ 
Prof. Dr. Gilberto Freire de Santana (Examinador Interno) 

Universidade Estadual do Maranhão 
 
 
 
 

_______________________________________________ 
Prof. Dr. Marcio Araújo de Melo (Examinador Externo) 

Universidade Federal do Tocantins 
  

_____________________________________

______________________________________

_______________________________________________________



AGRADECIMENTOS 

 

 

Agradecer é demonstrar reconhecimento e gratidão por alguém, por quem esteve 

do nosso lado, por quem nos ajudou e nos acompanhou na transposição dos obstáculos. 

Assim, agradeço: 

A Deus, pela vida e por ter transformado esta jornada mais suave, dando-me força 

e sabedoria para vencer todos os entraves que encontrei no caminho. 

Aos meus pais, Sofia e David Santos, os quais me sinto honrada de tê-los como 

meus primeiros mestres.  

Ao meu marido Domingos Ferreira, porque é dele também o sucesso conquistado. 

Aos meus filhos Ângelo e Guilherme, pelo amor, carinho e admiração que sempre 

demonstraram e me fortaleceram nos momentos difíceis. 

À minha irmã Fernanda, por dividir sua experiência da sua época de mestranda e 

que, mesmo sendo em áreas distintas, colaborou para minha trajetória, auxiliando-me na 

formatação dos meus artigos e projeto de pesquisa. 

Ao meu irmão David Junior pela atenção e afeto. 

À minha orientadora Professora Dra. Kátia Carvalho da Silva Rocha, pela sua 

firme orientação, pela sua acolhida, serenidade, disponibilidade, por ter abraçado este objeto 

de estudo desde o primeiro momento e ter contribuído de maneira significativa na realização 

dessa pesquisa, partilhando saberes e guiando meus passos para concretização desse trabalho. 

Aos professores examinadores da banca de Mestrado, Professor Dr. Gilberto Feire 

e Professor Dr. Marcio Araújo de Melo, pelas suas contribuições, com sugestões e críticas, 

que ajudaram a enriquecer o texto final desta dissertação.  

À Coordenadora do Programa de Pós-graduação em Letras da Universidade 

Estadual do Maranhão, Professora Dra. Andrea Teresa Martins Lobato, aos demais 

professores do programa, pelos ricos ensinamentos durante as disciplinas do curso de 

Mestrado. 

À secretária do Programa de Mestrado em Letras, Aline Rocha Pinheiro, pela sua 

atenção, carinho, atendimento e seu prestimoso trabalho. 

Aos amigos da turma de 2018, por compartilharem dúvidas, dificuldades, e, 

principalmente, pelo companheirismo ao longo desses dois anos.  

A Julia Lopes de Almeida, por me permitir conhecê-la e admirar sua produção 

literária. 



A todos aqueles que, de forma direta ou indireta, me ajudaram na realização desta 

etapa acadêmica.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
O olhar da mulher é o puro olhar da alteridade 
derramado sobre um mundo construído 
essencialmente pelo olhar masculino. 
(Sylvia Lesser de Mello) 
 
 



RESUMO 

 
 
A pesquisa em apreço dedica-se à análise das representações de personagens femininas no 
romance A Intrusa (1905), da escritora Julia Lopes de Almeida, apresentando um estudo sobre 
as repetições e inovações de figuras femininas presentes numa sociedade moldada pelo saber 
masculino. Assim, busca-se esclarecer de que maneira as personagens femininas do romance 
apresentam comportamentos cristalizados por uma cultura patriarcal e, ao mesmo tempo, 
expõem comportamentos transgressores, infringindo ou resistindo à dominação masculina. 
Para tanto, é imprescindível que se considerem as conjunturas históricas sociais que marcaram 
o contexto da produção desse romance, ou seja, o início do século XX, e os estudos sobre a 
crítica e a autoria feminina. Destaca-se a relevância de estudar a obra de Julia Lopes de 
Almeida, na medida em que a autora foi silenciada do cenário literário brasileiro pela crítica 
falocêntrica, apesar de seu sucesso na época enquanto profissional da escrita, colaborando 
para o enriquecimento da literatura brasileira, uma vez que a escritora apresenta sua postura 
política e crítica por meio de suas personagens para expor os pensamentos preconceituosos e 
conservadores sobre a mulher. Para subsidiar esta pesquisa, faz-se uso das contribuições 
teóricas de Nicolau Sevcenko (1999), Alfredo Bosi (1994) e Brito Broca (1975), para a 
contextualização da produção de romances brasileiros no início do século XX; Simone de 
Beauvoir (2016), Virginia Woolf (1928), Showalter (2007), para os estudos de autoria e 
crítica feminina, além dos estudos de Lucia Zolin (2007), Zahidé Muzart (1999) e Constância 
Lima Duarte (1997), dentre outros.  
 
 
Palavras-chave: A Intrusa. Julia Lopes de Almeida. Inovações. Repetições. Feminino. 
  



ABSTRACT 

 
 
The present research approaches on the analysis of the female characters representations in 
the novel A Intrusa (The Intruder) 1905, written by Julia Lopes de Almeida, it presents a 
study about the repetitions and innovations of female plots in a society molded by male 
knowledge. So, it intends to clarify how the novel‘s female characters present stuck behaviors 
for living in the midst of fatherhood culture and, at the same time, they show up an offending 
behavior, infringing or resisting to the male domination. Therefore, it is necessary considering 
the social and historic culture, which determined the context of this novel‘s production, it 
means, the beginning of the Twentieth century and the studies about critic and female 
authoring. It is emphasized the relevance in studying Julia Lopes Almeida‘s works, 
considering she was silenced by the phallocentric critic in the Brazilian literary scenery, in 
spite of her success in the epoch as a professional writer, helping to the enrichment of 
Brazilian literature, considering she presents her politic and critical thoughts through of her 
characters in order to expose the conservative and limited thoughts about the women. The 
basement of this research were the theoretical contributions of Nicolau Sevcenko (1999), 
Alfredo Bosi (1994) and Brito Broca (1975), for the Brazilian novels production 
contextualization at the beginning of the Twentieth century; Simone de Beauvoir (2016), 
Virginia Woolf (1928), Showalter (2007), for the studies of female and critical authoring, in 
addition to the studies of Lucia Zolin (2007), Zahidé Muzart (1999) and Constância Lima 
Duarte (1997), among others.  
 
 
Key words: The Intruder. Julia Lopes de Almeida. Innovations. Repetitions. Female. 
  



SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO ........................................................................................................................ 9 

1 O ROMANCE BRASILEIRO NO INÍCIO DO SÉC. XX ............................................... 14 

2 JÚLIA LOPES DE ALMEIDA: SUA ESCRITA E SUA ÉPOCA ................................. 36 

3 A CONTRIBUIÇÃO DA CRÍTICA LITERÁRIA FEMININA PARA OS ESTUDOS 

SOBRE A AUTORIA FEMININA E SOBRE A REPRESENTAÇÃO FEMININA NA 

LITERATURA ....................................................................................................................... 60 

3.1 O Feminismo ..................................................................................................................... 60 

3.2 Pioneiras na escrita feminina no Brasil .......................................................................... 67 

3.3 Da autoria feminina: estudos e avanços ......................................................................... 74 

4 CARTOGRAFIA DOS PAPEIS SOCIAIS DA MULHER NA REPÚBLICA VELHA 

EM “A INTRUSA” ................................................................................................................. 81 

4.1 A ascensão social da mulher pelo casamento e pelo trabalho ...................................... 93 

4.2 Olhares masculinos e alguns antagonismos ................................................................. 103 

4.3 Inovações e repetições em A Intrusa ............................................................................. 110 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................... 120 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................... 123 

ANEXOS ............................................................................................................................... 131 

ANEXO A – IMAGEM DA ESCRITORA JULIA LOPES DE ALMEIDA .................. 132 

ANEXO B – PRIMEIRA EDIÇÃO DO LIVRO DE A INTRUSA DE 1908 E EDIÇÃO 

MAIS RECENTE ................................................................................................................. 133 

ANEXO C – CRÔNICA DE JULIA LOPES DE ALMEIDA EM O PAÍS, ASSINADA 

COM O PSEUDÔNIMO DE ECILA WORMS ................................................................ 134 

ANEXO D – ADAPTAÇÃO DO CONTO A CAOLHA, DE JULIA LOPES DE 

ALMEIDA NA TV CULTURA EM MARÇO DE 2007 ................................................... 135 

ANEXO E – ILUSTRAÇÕES DA REVISTA EM QUADRINHOS DE VERÔNICA 

BERTA (ADAPTAÇÃO DO CONTO OS PORCOS, DE JULIA LOPES DE ALMEIDA).

 ................................................................................................................................................ 136 

 

  



9 

INTRODUÇÃO 

 

 

A representação é uma forma imaginária de ver o outro, resulta numa fala em 

nome do outro. Assim, entende-se por representação a reprodução daquilo que o autor ou 

autora pensa a respeito dos valores, costumes e sua visão de mundo os quais são 

demonstrados pelo viés literário, embora, durante muito tempo, esta propensão estivesse 

durante muito tempo marcada pela percepção masculina. Conforme afirmam Cecil Zinani e 

Natalia Borges Polesso, o texto literário não é necessariamente resultado de uma influência 

direta do contexto histórico-cultural da época que o escritor ou escritora está inserido (a), mas 

pode refletir e revelar: 

 

―(...) marcas culturais que afetam os processos de formação, com suas peculiaridades 
e possibilidades, ou seja, o registro de uma construção das diferenças e das distintas 
formas de se lidar com experiências do desenvolvimento social e cultural do 
indivíduo e da coletividade‖ (ZINANI & POLESSO, 2010, p.100) 

 

Todavia, ao apropriar-se da palavra, a mulher, enquanto sujeito do discurso, 

buscou outras formas de representação feminina que as diferenciava daquelas expostas pelo 

olhar masculino. Essas representações eram, por vezes, fruto de suas próprias experiências, 

voltadas às especificidades femininas, mas, também, revelavam aspectos históricos, culturais 

e sociais de uma época. 

Pensar o feminino constitui uma tarefa instigante, pois é também por meio da 

escrita que a mulher se revela ao demonstrar que as mulheres almejam papeis além daqueles 

designados pela sociedade patriarcal. Mesmo enfrentando todos os desafios, o discurso 

feminino transpôs os obstáculos do silêncio e gradativamente se fez ouvir. 

A representação da figura feminina, nas produções literárias de Julia Lopes de 

Almeida, apresenta aspectos que caracterizam o percurso histórico e cultural das mulheres 

inseridas em uma sociedade patriarcal em que as conquistas femininas foram ocorrendo, por 

vezes silenciosas e outras literalmente grafadas às escondidas.  

A produção de Julia Lopes de Almeida foi bastante diversificada, dividindo-se 

entre contos infantis e juvenis, romances, crônicas, peças teatrais e ensaios. Em seus escritos, 

independente do gênero textual, é possível observar a luta por mudanças na situação da 

mulher na sociedade patriarcal. Embora a escritora não proponha diretamente à mulher a 

rejeição do papel social destinado a ela, Julia Lopes anuncia o progresso para o exercício 



10 

desta função feminina. A autora consegue utilizar artifícios que, sem confrontar as normas 

sociais estabelecidas à mulher, usam essas mesmas convenções sociais como alegação para 

requerer condições que dariam à mulher mais autonomia em relação ao homem. 

Um dos aspectos importantes que se pode verificar na obra de Julia Lopes de 

Almeida é o protagonismo feminino presente na sua produção literária, e por meio dele a 

autora expõe sua preocupação social com a mulher, além de mostrar sua visão sobre os 

avanços e retrocessos no processo de participação feminina na sociedade brasileira. Essas 

particularidades são verificadas não só em seus textos ficcionais, mas também em suas 

publicações de colunas jornalísticas e nas revistas feministas da época em que atuava, como é 

possível observar no primeiro número da revista A Mensageira: 

 

Não é sem algum espanto que eu escrevo este artigo, para um jornal novo, e, de 
mulheres! (...)  
A mulher brasileira conhece que pode querer mais, do que até aqui tem querido; que 
pode fazer mais, do que até aqui tem feito. Precisamos compreender antes de tudo e 
afirmar aos outros, atados por preconceitos e que julgam toda a liberdade de ação 
prejudicial à mulher na família, principalmente dela, que necessitamos de 
desenvolvimento intelectual e do apoio seguro de uma educação bem feita.  
Os povos mais fortes, mais práticos, mais ativos, e mais felizes são aqueles onde a 
mulher não figura como mero objeto de ornamento; em que são guiadas para as 
vicissitudes da vida com uma profissão que as ampare num dia de luta, e uma boa 
dose de noções e conhecimentos sólidos que lhe aperfeiçoem as qualidades morais.  
Uma mãe instruída, disciplinada, bem conhecedora dos seus deveres, marcará, 
funda, indestrutivelmente, no espírito do seu filho, o sentimento da ordem, do estudo 
e do trabalho, de que tanto carecemos. (ALMEIDA, 1987, p. 3). 

 

Desse modo, verifica-se que os textos de Julia Lopes de Almeida conseguem 

expressar além do que está determinado para o papel feminino, vislumbra-se a luta por 

direitos da mulher na sociedade patriarcal. 

Assim, a escolha deste corpus se deu, inicialmente, pelo desejo de abordar a 

temática do feminino na literatura e, em seguida, após pesquisar algumas escritoras, surgiu o 

interesse por Julia Lopes de Almeida, que materializava as ações de uma ativista do direito 

feminino, mas sem a construção de clichês e, acima de tudo, Julia Lopes desejava igualdade 

de condições às mulheres e, para isso, imaginava a educação como fator fundamental. Ao 

aprofundar a pesquisa e ler alguns de seus romances, foi possível verificar o modo como a 

escritora apresenta suas protagonistas, pois, em suas obras, a autora apresenta personagens 

femininas que transitam entre a aceitação e a mudança dos papeis sociais inseridos em um 

ambiente extremamente marcado pela diferença entre gêneros.  

Dessa forma, a escolha deste romance deu-se pelo fato de se apresentarem 

personagens com traços de transgressão e outros personagens que se pautam pela repetição 



11 

dos moldes patriarcais. Portanto, a predileção por esta obra não aconteceu por acaso, pois nela 

é possível observar personagens com comportamentos de independência e ao mesmo tempo 

conservadores, como é o caso da protagonista Alice, personagem enigmática que envolve a 

trama. Questões como casamento, profissionalização e educação feminina também fazem 

parte do contexto da narrativa, assim como o ambiente doméstico, característica peculiar dos 

textos de autoria feminina em que o espaço do lar é descrito com riqueza de detalhes, sendo 

possível retirar dos objetos e do modo como estão arrumados significados determinantes da 

temática feminina. 

A reflexão fundamental de todo este estudo será pautada nas discussões que serão 

apresentadas acerca das representações de gênero que se concretizam nas personagens 

femininas do romance A Intrusa da escritora Julia Lopes de Almeida. A perspectiva escolhida 

nesta pesquisa destacará a figura das seguintes personagens: Alice Galba, a Pedrosa, a 

Baronesa, Maria da Glória e Sinhá, pois são personagens que possuem características de 

ambiguidades e que são possíveis de observar também em outras narrativas1. 

Consultando a fortuna crítica da autora, quanto à obra escolhida como objeto de 

estudo, verifica-se que não há um estudo específico sobre esta produção literária, sendo 

possível encontrar apenas estudos comparativos da obra A Intrusa em relação a outros 

romances de Julia Lopes de Almeida, ou pesquisas comparativas entre esta produção literária 

e romances de outras escritoras, como Maria Firmina dos Reis e Carolina Nabuco, que 

também foram excluídas da história da literatura, fato que já desperta sua investigação por ser 

uma obra pouco explorada.  

A importância deste estudo também está no fato de poder colocar em evidência e 

em debate a mulher na literatura, sua condição como sujeito histórico em relação à autoria, a 

sua representação na literatura, viabilizando o resgate de obras silenciadas, excluídas, com o 

objetivo de adquirirem o devido desvelo, para que sejam apreciadas, discutidas e analisadas e, 

consequentemente, possam ser inseridas no contexto da história da literatura.  

Diante do exposto, esta dissertação encontra-se estruturada em quatro capítulos. 

No primeiro capítulo procede-se, inicialmente, apresentando o contexto histórico no qual o 

romance A Intrusa foi publicado e ambientado, ou seja, os anos de 1900, mais precisamente o 

período conhecido como Belle Époque. Apresentam-se as transformações sociais e culturais 

pelas quais passou a cidade do Rio de Janeiro, então capital federal, com seus desdobramentos 
                                                 
1
 Enredos apresentados em romances como Dom Casmurro, de Machado de Assis, Orgulho e preconceito, Jane 

Austen e A Sucessora, de Carolina Nabuco, são alguns exemplos de obras que estabelecem diálogo com 
personagens de A Intrusa    



12 

e contribuições ao cenário literário. Expõem-se também um entrecruzamento entre as 

narrativas de Julia Lopes de Almeida e outros escritores com o contexto histórico assim como 

empreende-se um perfil comparativo entre Julia Lopes de Almeida e os escritores que se 

destacaram no período: Euclides da Cunha e Lima Barreto. 

Uma síntese da biografia da escritora Julia Lopes de Almeida e suas obras 

literárias, a estruturação de seus romances e contos, centralizados nas personagens femininas, 

sua contribuição para literatura brasileira, a receptividade de suas obras pelo público e crítica 

e algumas hipóteses que expliquem o porquê de seu apagamento da história da literatura serão 

assuntos abordados no segundo capítulo. 

O terceiro capítulo é dedicado às discussões sobre o movimento feminista, os 

estudos de autoria feminina e a crítica feminista, abordagens necessárias para uma análise 

crítico-literária na medida em que a crítica feminista socializa o discurso narrativo, valoriza 

seus significados e o afasta do lugar comum, ou seja, ela busca dar visibilidade e suporte aos 

textos de autoria feminina. No estudo da crítica feminista, têm-se duas correntes: a crítica 

feminista anglo-americana, com a ginocrítica, e a crítica francesa. No caso da escritora Julia 

Lopes de Almeida, sua produção literária está inserida nos estudos da crítica feminista anglo-

americana, por estar alicerçada na escrita feminina silenciada, com vistas à desconstrução da 

legitimação do masculino sobre o feminino. 

A própria crítica feminista, na sua missão de desconstruir os preconceitos e 

valores da sociedade patriarcal, pode explicar o encobrimento das produções da escritora Julia 

Lopes de Almeida, que para a crítica feminista, nada mais é do que a desvalorização imposta 

pelo cânone literário, travestido de um princípio de neutralidade literária, que só exclui ou 

diminui a importância do trabalho literário feminino. 

Em vista disso, pode-se observar nos estudos de autoria feminina uma escrita de 

resistência em que apresenta a transgressão dos valores da sociedade patriarcalista, a 

propagação e imanência da própria escrita. A escrita feminina se utiliza da mulher como 

protagonista em constante construção, em uma linha evolutiva que torna a mulher centro da 

luta de seu próprio desenvolvimento, ela é a sua própria porta-voz, ela é a responsável pelo 

seu destino. Isto é o cerne da crítica literária feminina, onde a mulher é o sujeito ativo.   

O quarto capítulo, que está subdividido em três itens, propõe uma análise da obra 

A Intrusa, da escritora Julia Lopes de Almeida, investigando algumas representações 

femininas presentes na obra, em que serão apresentados perfis de comportamentos de avanços 

e recuos femininos em diálogo com outras narrativas que também apresentam esses indícios.  



13 

Por último, as considerações finais desta pesquisa pretendem resgatar aspectos já 

envolvidos neste estudo, de modo a justificar as inovações e repetições das representações 

femininas na obra A Intrusa. 

  



14 

1 O ROMANCE BRASILEIRO NO INÍCIO DO SÉC. XX 

 

 

Reportar-se ao estilo da Belle Époque brasileira é imaginar a seguinte cena 

urbana: passear por ruas extensas, em meio a uma cidade com pretensos ares europeus na 

arquitetura e nas vestimentas, cercada por natureza com vegetação variada e exuberante, e 

circulada por bondes em meio a postes de iluminação estilo art nouveau. Este é o cenário 

urbano do Rio de Janeiro no início do século XX. 

A Belle Époque brasileira compreende o período entre o final do século XIX e o 

início do século XX, em que a cidade do Rio de Janeiro vivenciava as transformações 

culturais, sociais e políticas, e a capital republicana sentia a atmosfera de cosmopolitismo. 

Palco principal de todas as transformações políticas, sociais e culturais, a cidade do Rio de 

Janeiro aspirava por uma sociedade cada vez mais ―civilizada‖. As mudanças ocorridas neste 

período causaram um misto de torpor e efervescência. Segundo as palavras de Margarida 

Neves (2003, p.15), ―vertigem e aceleração do tempo. Esta seria, sem dúvida, a sensação mais 

forte experimentada pelos homens e pelas mulheres que viveram ou circularam pelas ruas do 

Rio de Janeiro na virada do século XIX para o século XX‖. A Belle Époque foi acima de tudo 

uma conjunção de valores morais, estéticos e de padrões de consumo totalmente novos.  

É nesse contexto intenso de mudanças históricas e também de ressignificação do 

lugar social do escritor que alguns autores dessa época de transição desenvolveram suas 

produções literárias com o intuito de demonstrar as fissuras e contradições do período 

Republicano; entre estes autores está a escritora Julia Lopes de Almeida, que agrega, 

frequentemente, em suas produções literárias as transformações históricas e sociais do Brasil 

do final do século XIX e início do século XX.  

Nesse período, a sociedade carioca alternava entre o velho e o novo e precisava 

fazer as adaptações necessárias a uma ex-colônia portuguesa que se fazia uma nova pátria e 

que ansiava um propósito de modernidade o qual desejava modificar a capital federal 

transformando-a numa Paris tropical, entre outras arbitrariedades.  

É possível observar nas narrativas de Julia Lopes de Almeida o modo como seus 

romances, voltados para o espaço privado e centralizados na figura feminina, discutem 

questões do espaço público dominado pelo sujeito masculino. Em sua obra A Intrusa, assim 

como a maioria dos autores de romances brasileiros do início do século XX, apresenta um 

narrador onisciente em terceira pessoa, o qual permite ao leitor imaginar as transformações da 

sociedade carioca deste início de século, como também retrata uma cidade ávida por 



15 

―civilizar-se‖. Nesse romance, a escritora expõe alguns desses contrastes, consequência da 

oposição entre o antigo e o surgimento do novo. Assim, por meio de um texto narrado em 

terceira pessoa, o leitor pode analisar os pormenores dos bairros aristocráticos do Rio de 

Janeiro como também pode ter uma visão das áreas suburbanas, como mostra o fragmento a 

seguir: 

 

O trem dos subúrbios ia partir, quando Adolfo e Argemiro entraram na Estação de 
Estrada de Ferro da Central. Adiante deles corria uma multidão pressurosa e 
atrapalhada, sobraçando embrulhos e arrastando crianças. 
– A hora do jantar aqui é uma hora perigosa, Argemiro! E digam que o feijãozinho 
não tem prestígio! 
Nesse instante sentiram-se empurrados. Eram umas senhoras que lhes tomavam a 
dianteira no assalto, muito nervosas, olhando para trás, a contar-se, com medo que 
não ficasse alguma extraviada. 
– Isto é uma ignomínia. Obriga tua sogra a vir cá para baixo. 
– Imagina se não lhe tenho pedido! Cada vez que vou ver minha filha é este horror! 
E perco um tempo! (ALMEIDA, 1994, p.13) 

 

Para melhor compreensão dessa transformação desse contexto urbano, é 

necessário entender como e por que o Brasil, em especial, a cidade do Rio de Janeiro, então 

capital federal, sofreu as influências da cultura europeia nas estruturas econômica e social. 

Com a proclamação da República e a mudança do cenário político, a economia brasileira 

passava por um momento de expansão com a comercialização do café e da borracha, o que 

contribuiu para a importação do modelo de modernidade da cidade de Paris, com seu estilo de 

vida, que já predominava na Cidade Luz desde 1880, seu espírito de alegria de viver, o gosto 

pelo conforto e a busca do prazer na beleza, os quais foram exaltados e influenciaram 

diretamente as artes plásticas, a literatura e a arquitetura carioca. Assim, a arquitetura urbana 

foi substancialmente modificada como se pode observar nas palavras de Nicolau Sevcenko: 

 

[...] o resultado mais concreto desse processo de aburguesamento intensivo da 
paisagem carioca foi a criação de um espaço público central na cidade, 
completamente remodelado, embelezado, ajardinado e europeizado, que se desejou 
garantir com exclusividade para o convívio dos ‗argentários‘. A demolição dos 
velhos casarões, a essa altura já quase todos transformados em pensões baratas, 
provocou uma verdadeira ‗crise de habitação‘. [...] (SEVCENKO, 1999, p. 34). 

 

A mudança do cenário urbano do Rio de Janeiro foi grandemente alterada pela 

ação do então prefeito Pereira Passos, que em sincronismo com o então presidente da 

República, Rodrigues Alves, resolveu tornar salutar a capital federal da época e, para isso, 

algumas medidas sanitárias foram tomadas, mas de uma forma violenta, principalmente com a 

população pobre, marginalizada que, a esta época, morava em locais considerados insalubres 



16 

e que por essa razão precisavam ser ―limpos‖ e também urbanizados criando, por exemplo, 

avenidas mais largas. O progresso deflagrado chocava-se com a população pobre e 

marginalizada, pois para a elite carioca era preciso banir a classe de negros e mestiços, 

considerada culturalmente inferior, para que a classe dominante pudesse explorar as áreas 

com potenciais riquezas. Tudo isso implicou numa reformulação dos espaços de circulação de 

mercadorias e pessoas, reafirmando a ideia de ―civilizar‖ o espaço urbano, fosse no aspecto 

físico e funcional da cidade, fosse no ideológico, por meio das restrições às manifestações 

populares e controle da atmosfera de crescente ―tolerância‖ moral. Para o estudioso Jeffrey 

Needell, ―a cultura e a sociedade de elite serviram para manter e promover os interesses e a 

visão da própria elite, e [que] paradigmas culturais derivados da aristocracia europeia foram 

adaptados ao meio carioca com esta finalidade‖ (NEEDELL, 1993, p. 11). 

Em A Intrusa, a escritora Julia Lopes de Almeida também observa os subúrbios de 

uma maneira mais realística, algo abandonado e sem o glamour do centro da cidade, 

conforme o trecho a seguir: 

 

O trem corria de estação em estação, com os seus guinchos ensurdecedores. Uma 
criança chorava no colo da mãe aflita; um grupo de rapazes amarelos e desdentados 
falava de eleições do Clube Riachuelo, ao pé de uma senhora de cabelos grisalhos, 
bem vestida, e que viajava só. 
Lá fora a paisagem estendia-se larga, banhada de sol escaldante. Um véu fino de pó 
dourava a atmosfera. Laranjeiras pequenas, de grandes frutos dourados, alegravam 
aqui e acolá um ou outro ponto dos campos mal tratados, onde em gramados secos 
trilhas barrentas descreviam linhas tortuosas. 
– Isto é desconsolador... – observou Argemiro, apontando para a extensa pradaria, 
onde em vários trechos se agrupavam casinhas feias. 
– E este trem poderia rolar entre pomares cheirosos. O Brasil é a terra da flor 
esquisita e da fruta saborosa. De um lado e de outro destas estradas, se tivéssemos 
camponesas e agricultores de bom gosto, veríamos, Argemiro, lindas orquídeas 
suspensas na galharia de árvores frutíferas. Olha bem para aquilo! É preciso não ter 
absolutamente gosto nem instinto, para se fazer uma cerca assim, de paus tortos, 
aqui no país do bambu. Do lindíssimo bambu! Ah! O japonês! Que povo feliz e 
aproveitador... Vou lembrar ao Barreto instalarmos aqui uma colônia de japoneses, 
com a condição de fazerem eles mesmos as suas casas e trazerem muitas musmés 
bonitas... (ALMEIDA, 1994, págs 14-15) 

 

Nesse último parágrafo da citação da obra A Intrusa, observa-se a maneira como a 

elite analisava com desdém a realidade dos subúrbios e áreas afastadas dos grandes centros. 

Com o descrédito ao povo brasileiro, verifica-se as ―vantagens‖ culturais de outros povos 

como, por exemplo, os japoneses. O brasileiro humilde, aos olhos da elite, não tem ―bom 

gosto‖, não tem ―cultura‖.  

A atmosfera ideológica burguesa do Brasil no final do século XIX e início do 

século XX era carregada pelo Liberalismo e pelo Positivismo, ou seja, pela construção de um 



17 

ideário onde a ciência trazia a solução de todos os problemas humanos, e onde se deveria 

existir a livre iniciativa e o livre comércio. Tudo isto levava às alturas o conceito e a sensação 

de que se estava em uma época ―civilizada‖. O Liberalismo junto ao Positivismo criaram as 

ideias de progresso e ordem ―civilizada‖, combustíveis essenciais para o desenvolvimento e a 

identidade de uma classe urbana média que se estabelece na capital federal a partir do final do 

século XIX. Esta mesma classe média ―compra‖ seus aspectos primordiais, definidores de sua 

estética e de seu pensamento, identificado com os de escritores, jornalistas, intelectuais que, 

de uma maneira geral, pensam e produzem o futurístico, o novo, o belo. 

Com a Belle Époque e consoante reforma urbanística do Rio de Janeiro, criaram-

se novos costumes como, por exemplo, a prática de banhos de mar ou simplesmente a 

frequência das pessoas às praias para a prática de esportes, como a natação e as regatas, além 

da presença de grupos de jovens que frequentavam as praias com o intuito de simplesmente 

divertir-se ou cortejar. Para ilustrar a prática de atividades à beira-mar, Julia Lopes de 

Almeida insere uma passagem em A Intrusa, que a seguir é reproduzida: 

 

A praia de Botafogo regurgitava; era dia de regatas. Por todo o cais o povo apinhado 
olhava para o mar coalhado de barcas, palpitante de luz. Nas arquibancadas, à beira 
de água, as toaletes claras das moças despertavam a ideia de grandes flores 
variegadas, desabrochadas ao sol, e, na rua, carros e bondes arrastavam-se cheios, 
vagarosos, por entre a multidão. Mas a beleza era o mar, cuja superfície apenas 
enrugada de um azul violento, toda se palhetava de escamazinhas de ouro. Andavam 
pelo terceiro páreo. Baleeiras velozes, bem remadas, demandavam as balizas na 
ânsia da vitória; outras, em repouso, deixavam-se balouçar pela água, molemente, 
enquanto lá no alto as gaivotas espalmavam as asas tranquilamente. 
– Belos rapazes! – observou Adolfo Caldas, olhando com entusiasmo para a 
tripulação das baleeiras. (...) 
– Contempla aquele bíceps e cora! Homem da cidade, da manhosa política e das 
sobrecasacas bem feitas, não te envergonhas dos teus braços diante daqueles?...  (...) 
 Teles soprou a baforada do seu charuto aromático, e respondeu: 
– Prefiro olhar para o pavilhão e as arquibancadas... Se os rapazes são fortes, as 
mulheres são bonitas, e eu guardo para elas, em todos os tempos e lugares, a minha 
predileção. Hum! Isto hoje está chique... Se as galerias da Câmara tivessem esta 
sociedade... Eu falaria todos os dias!... (ALMEIDA, 1994, pág. 85) 

 

Assim, ir à praia era considerado no começo da história brasileira um costume dos 

primitivos índios, mas com o advento das teorias científicas da Europa, os médicos indicavam 

a prática de tomar sol e do banho de mar como um hábito de saúde. Fato este que era muito 

observado nos balneários ingleses e franceses e que veio para o Brasil como uma terapia para 

os males do corpo. Esse novo hábito propiciou uma mudança quase que completa em todos os 



18 

aspectos, desde o vestuário até a legislação criada para regular o uso e os costumes à beira 

mar (decreto de 1917)2.  

Nessa perspectiva de mudança de costumes e também de comportamentos, os 

homens da antiga elite, pálidos, esguios, de casaca e bengala aos poucos foram deixados para 

trás; dando lugar ao novo protótipo da elite, corado, atlético e, principalmente, de aspecto 

saudável. A elite mais uma vez se distanciava das classes menos favorecidas; a preocupação 

da elite era sempre ser a diferente, distanciar-se dos comuns e ditar as regras sociais. 

Outra grande novidade da época foi o cinema, que teve sua primeira sessão oficial 

no Brasil, mais precisamente na cidade do Rio de Janeiro, em 1896, em uma sala na Rua do 

Ouvidor, junto ao Jornal do Comércio. No começo, as salas de cinema exibiam filmes que 

mostravam paisagens de cidades europeias, como por exemplo Paris, o que só aumentava o 

desejo de tornar a capital federal tão bonita quanto. 

Uma outra opção de diversão eram os teatros, embora fossem ainda mais 

elitizados, pois para frequentá-los precisava de uma distinção maior que era observada na 

toillette de seus espectadores e também pela própria questão dos ingressos que tinham, em 

alguns casos, valores que assustavam até mesmo visitantes estrangeiros, como é citado pelo 

estudo realizado pelo historiador Jeffrey Needell a respeito da Belle Époque carioca em que 

um americano registra seu espanto com o alto valor dos ingressos do teatro: 

 

Aqueles que possuem tanto dinheiro, a ponto de não saber o que fazer com ele, e 
desejam se entreter nos momentos felizes que antecedem a queda do câmbio para 
16, quando o sonho de verão dos patriotas otimistas é rudemente desfeito, irão 
encontrar uma esplêndida oportunidade para gastar uma pequena fortuna ao fazer 
suas reservas para a iminente temporada da ópera italiana [...] O infeliz indivíduo 
cuja modesta renda não permitirá mais do que uma noite de dissipação, irá, é claro, 
pagar proporcionalmente. (NEEDELL, 1993, p. 101)  

 

Em relação ao campo educacional, ainda tínhamos outro fator de profunda 

discriminação. Existiam poucas escolas públicas e o acesso a elas também era limitado a 

poucos, nos grandes centros; e a elite mais uma vez se distanciava neste quesito.  

Todas estas situações observadas no contexto social da cidade do Rio de Janeiro 

no começo do século XX direcionam nossa visão para a construção do pensamento e das 

práticas dos escritores desta mesma época. Em cima deste alicerce ideológico, social e 

                                                 
2O decreto 1.143/1917, manuscrito e assinado pelo então prefeito do Distrito Federal, Amaro Cavalcanti, 
considerado o primeiro choque de ordem para as praias do Rio. Quem descumprisse as suas determinações 
estava sujeito a multa de 20 mil réis. O infrator também seria punido com cinco dias de prisão no caso de falta de 
pagamento. Como consta do artigo primeiro, parágrafo único, os banhos de mar eram permitidos das 5h às 9h e 
das 16h às 18h, de 1º de abril a 30 de novembro. Entre 1º de dezembro e 31 de março, o horário de banho era das 
5h às 8h e das 17h às 19h, podendo se estender por uma hora aos domingos e feriados. 



19 

político, os escritores se alinham e produzem suas obras relativizadas à visão de mundo que 

obtém a sua volta. O estilo de vida criado pela Belle Époque na cidade do Rio de Janeiro 

também, evidentemente, gerou mudanças observáveis no gênero feminino, principalmente nas 

mulheres das camadas elitistas (classe média ou classe média alta). Essas mudanças são 

devidas, principalmente, à possibilidade de formas variadas de socialização. A mulher das 

classes abastadas passa a ter mais locais para frequentar, muitas vezes ainda acompanhada, 

mas em uma frequência não vivida por suas antepassadas. Nesta perspectiva, Julia Lopes de 

Almeida aparece influenciada por todas as questões inerentes a seu tempo, destacando-se na 

temática feminina. Uma das crônicas de seu livro Eles e elas, intitulada Ah! Os senhores 

feministas, tem o narrador em primeira pessoa, o homem, que reclama da ausência da esposa 

em casa. Nesta crônica é possível observar as mudanças do comportamento feminino assim 

como a luta das mulheres para conquistar seu espaço, como mostra o trecho a seguir: 

 

Ah! Os senhores feministas! Pudesse eu enforcá-los a todos com uma só corda... (...) 
Pois quando é que se viu nunca uma senhora casada e mãe de filhos, como é a 
minha, não estar em casa à hora em que o marido entra para o jantar! De mais a 
mais, nem deixou dito para onde ia. Plena liberdade, hein? Os tempos aconselham 
estas independências, aproveitemo-las!... E o marido? O marido que ceda, que se 
sujeite, que sorria, que diga amém! (ALMEIDA, 1910, p.69). 

 

Dentro dessa realidade de mudanças de paradigmas, a literatura brasileira também 

vivia um período de transição nas duas primeiras décadas do século XX, apresentando uma 

diversificada produção. O início do século XX, no campo literário, é representado como uma 

espécie de momento convergente, onde havia o antigo, representado pelos escritores e poetas 

realistas, naturalistas, parnasianistas e simbolistas; enquanto que em um outro movimento 

vinham os escritores que, em alguns casos, já se consideravam modernos. Existiam outros que 

estavam em um período à parte, preocupados com uma literatura política e regionalista. 

Durante este período, um novo olhar sobre o Brasil é inaugurado, e essa nova 

forma de perceber nosso país se intensifica, além disso, alguns textos literários deste período 

inserem personagens que representam as demandas e os conflitos das classes economicamente 

menos favorecidas. É da necessidade de ―refletir‖ sobre a realidade brasileira que surgem 

personagens como Jeca Tatu em Urupês, de Monteiro Lobato, os sertanejos em Os Sertões, de 

Euclides da Cunha, os suburbanos da capital em Triste fim de Policarpo Quaresma, de Lima 

Barreto, etc. Assim, acentua ainda mais, a partir desse período, que não será mais possível 

refletir sobre a literatura brasileira sem deixar de inserir uma perspectiva crítica, ou seja, que 

não apresente um país marcado pela diversidade cultural e disparidade social.   



20 

Monteiro Lobato, em sua obra Urupês, constrói a figura do caboclo interiorano, 

indolente, preguiçoso, ignorante, que era Jeca Tatu. Essa construção foi carregada de um olhar 

distante da elite econômica cultural. Tempos depois, em uma espécie de autocrítica, escreveu 

a obra Zé Brasil, em que analisava mais amplamente a figura do homem do campo, 

explorado, abandonado por políticas sociais e, desta forma, Monteiro Lobato tenta se redimir. 

Sob outra perspectiva, está a obra de Euclides da Cunha, Os Sertões, que, embora 

não seja uma ficção, pode ser considerada uma produção literária devido ao tratamento 

artístico. Nesta obra, é possível se notar a alteração da visão reacionária do autor em relação 

ao movimento de Canudos. Dessa forma, na mesma construção literária, Euclides da Cunha 

passa a tratar os sertanejos de culpados a inocentes vítimas de toda espécie de problemas 

econômicos, políticos e sociais. 

Estes autores, Monteiro Lobato e Euclides da Cunha, já prenunciavam uma 

mudança, na forma de escrever, e, principalmente, na forma de analisar a realidade que 

cercava o povo brasileiro. A mudança concreta aconteceria com os autodenominados 

modernistas. 

Os modernistas, já antes de sê-los, manifestavam-se pela ideia de superar os 

outros movimentos literários; envaidecer-se da própria capacidade de romper com o antigo. 

Segundo o estudioso Sergio Micelli, seria assim uma forma de se compensar a ausência de 

questões ou causas que engradeceriam seu próprio período histórico. O mesmo autor cita a 

Independência como uma causa dos românticos, o Abolicionismo e o movimento republicano 

para os naturalistas e, assim, sucessivamente. 

Segundo alguns pesquisadores, esse período de transição e seu estabelecimento 

temporal é completamente injusto e inadequado. Não existe consenso e também uma data ou 

marco temporal para se dar um ponto marcante na história. Conforme Nelson Sodré, ―A 

Semana [de Arte Moderna] tem sido superestimada, (...) pois sua importância, meramente 

episódica, embora característica sob muitos aspectos do verdadeiro caráter do movimento, foi 

muito menos do que pretendem fazer crer alguns de seus participantes e alguns de seus 

cronistas‖ (SODRÉ, 1995, p. 525). Assim, tem-se uma discussão sobre as questões 

cronológicas a respeito do que se produzia em termos de literatura e outras artes antes da 

Semana de 22. Ou seja, o Modernismo não começou na Semana de Arte de 22 como que por 

mágica. 

Ainda sim, era por parte de alguns integrantes da Semana de Arte Moderna, o 

caráter inovador que a mesma se reveste, sendo que Mario de Andrade expõe: ―O 

Modernismo, no Brasil, foi uma ruptura, foi um abandono de princípios e de técnicas 



21 

consequentes, foi uma revolta contra o que era a inteligência nacional‖ (ANDRADE, 1974, p. 

235). Para reforçar a ideia, cita-se o autor Sérgio Miceli, que destaca: 

 

O acesso dos modernistas às frentes de vanguardas europeias por força de sua 
proximidade social junto aos círculos intelectualizados da oligarquia foi, 
paradoxalmente, a condição que lhes permitiu assumir o papel de inovadores 
culturais e estéticos no campo literário local, tomando a dianteira (MICELI, 1979, p. 
15). 
 

No entanto, o Pré-Modernismo foi um termo utilizado pela primeira vez por 

Tristão de Athayde para nomear ―o momento de alvoroço intelectual, marcado pelo fim da 

grande guerra (1914-1918) e, entre nós, por toda uma ansiedade de renovação intelectual, que 

alguns anos mais tarde redundaria num movimento Modernista‖ (ATHAYDE, 1939, p.7). 

Assim, com esta citação, percebe-se o desejo de rompimento e superação do antigo em face 

do novo. Nota-se uma tentativa de definir uma época de transição do Brasil marcada por uma 

série de ideias que competiam por atenção e buscavam compor padrões, unidades que 

constituiriam referências nas produções artísticas e intelectuais. Os modernistas, já antes de 

sê-los, manifestavam-se pela ideia de superar os outros movimentos literários; envaidecer-se 

da própria capacidade de romper com o antigo. 

Observadas as particularidades do chamado ―Pré-Modernismo‖, fica-se, ao fim, 

com a seguinte consideração: não se pode simplesmente cercear obras e autores dentro ou fora 

de determinada ―escola literária‖, pois dentro do próprio ―Pré-Modernismo‖ tem-se o 

moderno, o realista, o simbolista, etc. A perspectiva ―escola literária‖ trata-se apenas de um 

artifício didático para que se possa facilitar o estudo das diferentes estéticas que compõem a 

história da literatura brasileira. Dessa forma, passa-se assim por uma mera discussão da 

identidade de um período de transição; entretanto, é necessário frisar que os autores literários, 

os produtores de texto dos mais variados afluíam para a cidade do Rio de Janeiro buscando 

público, mercado, ou condições para seu desenvolvimento profissional. 

Outro dos motivos é o que se encontra no estudo publicado pela Fundação Getúlio 

Vargas de autoria de Helena M. Bomeny, intitulado Quando os números confirmam 

impressões: desafios na educação brasileira. Segundo essa pesquisa, ―em um censo de 1906, 

a cidade do Rio de Janeiro, que era capital federal, possuía 48,1% de analfabetos, enquanto 

que a média nacional rondava em 74,6%‖ (BONEMY, 2002, p.2), ou seja, apesar da grande 

quantidade de analfabetos no Brasil no começo do século XX, por motivos relacionados à 

própria função de capital federal e, também por questões econômicas, a cidade do Rio 

fornecia um pouco de público a escritores e demais produtores culturais, que dentro de um 



22 

deserto de ignorância viam o Distrito Federal como um pequeno oásis num turbilhão 

deplorável de ignorantes.  

Quando se pensa em toda esta dificuldade de se fazer literatura em um país e num 

momento de grande fragilidade social, que se concretiza ora no analfabetismo gritante e 

também e nas questões de ordem político-financeiras, destaca-se um trecho do estudioso 

Antônio Cândido, que ressalta algumas dificuldades de ser escritor no Brasil no começo do 

século XX: 

 

Se pensarmos nas condições materiais de existência da literatura, o fato básico talvez 
seja o analfabetismo [...]. Com efeito, ligam-se ao analfabetismo as manifestações de 
debilidade cultural: falta de meios de comunicação e difusão (editoras, bibliotecas, 
revistas, jornais); inexistência, dispersão e fraqueza dos públicos disponíveis para a 
literatura, devido ao pequeno número de leitores reais (muito menor que o número já 
reduzido de alfabetizados); impossibilidade de especialização dos escritores em suas 
tarefas literárias, geralmente realizadas como tarefas marginais ou mesmo 
amadorísticas [...]. O quadro dessa debilidade se completa por fatores de ordem 
econômica e política, como os níveis insuficientes de remuneração e a anarquia 
financeira dos governos, articulados com políticas educacionais ineptas ou 
criminosamente desinteressadas (CANDIDO, 1989, p. 143). 

 

Em face disso, pode-se raciocinar que no Distrito Federal existiam condições para 

―profissionalização do trabalho intelectual, sobretudo em sua forma literária, e a constituição 

de um campo intelectual relativamente autônomo, em consequência das exigências postas 

pela diferenciação e sofisticação do trabalho de dominação‖ (MICELI, 2001, p. 16). 

Entretanto, as qualidades intelectuais e mais precisamente de produção literária 

não significavam reconhecimento e, resultante disto, retorno financeiro. Quem não tivesse 

aliado intelectualidade à origem abastada ou a relações sociais privilegiadas, não encontraria 

mercado aberto para as suas qualidades. Mesmo que este mercado precisasse de profissionais 

letrados, a pessoa que não tivesse um forte encaminhamento ou apadrinhamento não 

sobreviveria apenas da literatura. Em razão disso, a grande maioria de escritores foi, em 

determinado momento, colaborador ou mesmo jornalista de periódicos na capital federal. Esta 

condição é apresentada pelo estudioso Nicolau Sevcenko no trecho que se segue: 

 

A nova grande força que absorveu quase toda a atividade intelectual nesse período 
foi sem dúvida o jornalismo. Crescendo emparelhado com o processo de 
mercantilização na cidade, o jornalismo invadiu impassível territórios até então 
intocados e zelosamente defendidos. Os jornalistas, ditadores das novas modas e dos 
novos hábitos, chegavam a desafiar e a vencer a própria Igreja na disputa pelo 
controle das consciências (SEVCENKO, 1999, p. 99). 

 



23 

Os jornais eram então, no começo do século XX, a única vitrine dada aos literatos, 

seja no jornalismo em si, ou pela publicação dos chamados folhetins.3 Os folhetins eram a 

possibilidade de produção de literatura e de seu consequente consumo, à disposição de muitos 

escritores da época. Muitos autores de renome do chamado movimento romântico brasileiro 

começaram como escritores de folhetim, inclusive algumas obras publicadas como folhetins 

se transformaram em determinados momentos em romances concretos. Esta situação é 

observada por José Ramos Tinhorão em que afirma: ―Embora a maioria dos historiadores da 

literatura brasileira não chegue a mencionar essa circunstância, é do romance de folhetim que 

se originaram as principais características da técnica do romance no Brasil‖ (TINHORÃO, 

1994, p. 28).  

A escritora Julia Lopes de Almeida também expõe as dificuldades dos autores da 

época quanto ao árduo trabalho de escrever um livro e ser consumido por um público restrito, 

o que apontava para uma fronteira de atividade para os escritores. Desse modo, os jornais 

apareciam como uma forma de divulgação dos nomes dos escritores e, em seguida, seus 

livros; além de contribuir financeiramente para seu próprio sustento. Como resultado da 

parceria literatura e jornalismo, Julia Lopes de Almeida aponta que o jornalismo melhorou a 

vida literária no Brasil e assim explica: ―Nós todos somos um resultado do jornalismo. Antes 

da geração dominante, não havia bem uma literatura. O jornalismo criou a profissão, fez 

trabalhar, aclarou o espírito da língua, deu ao Brasil seus melhores prosadores‖ (Apud., 

NETO, Machado Antônio Luís, 1973, p. 88). 

A autora também reforça a questão de que apesar de os jornais serem um meio de 

comunicação mais acessível para os leitores e também um espaço para a vida literária e 

profissionalização dos escritores, os periódicos não eram um meio de realização pessoal dos 

mesmos, como se verifica no romance A Silveirinha, em um dos diálogos entre os 

personagens Gastão e o Dr. Zacarias numa conversa de salão: 

 

– Para mim, o defeito capital da nossa sociedade é ser muito pouco culta. 

                                                 
3 Os folhetins eram a principal expressão artístico-literária que muitos escritores das primeiras décadas do século 
XX utilizavam para publicar seus trabalhos de criação literária, como poesias, contos, romances, ensaios, entre 
outros. Foram muitos os livros publicados a partir dos periódicos, depois de serem amplamente veiculados na 
imprensa brasileira. Alguns autores ganharam grande notoriedade após publicação de seus trabalhos, pois, assim, 
além de adquirirem público, podiam aumentar as vendas de suas obras a partir do mercado editorial brasileiro.  
Por outro lado, a imprensa aumentava seu lucro com a venda de seus exemplares. Além de a imprensa 
proporcionar divulgação do trabalho literário, ela também permitiu a sobrevivência financeira de muitos 
escritores do início do século XX, pois muitos também se dedicaram ao ofício de jornalista, como Euclides da 
Cunha, Monteiro Lobato, entre outros.       



24 

– Não estou de acordo. 
– Como não?! 
– Todo mundo sabe que o Brasil é o país mais intelectual da América do Sul. 
– É um argumento ousado. 
– Incontestável. Nenhum outro tem uma produção científica e literária da 
importância da nossa. Você sabe que eu sou o homem das estatísticas. E para 
exemplo basta-nos ver... 
– Como os nossos literatos vivem bem! 
– Isso é outra coisa. 
– Como assim? Numa terra em que lê, os literatos de talento enriquecem. Não 
precisam apegar-se, para viver, à função depauperante do jornalismo ou a empregos 
públicos (...) (ALMEIDA, 1997, p.19)   

 

Dessa forma, existe entre jornais e escritores que sonham em ter seu trabalho 

reconhecido uma relação vantajosa a ambos, há um mutualismo expresso pela sentença: ―O 

casamento entre imprensa e escritores era perfeito. Os jornais precisavam vender e os autores 

queriam ser lidos‖ (PENA, 2008, p. 32). 

Os jornais eram assim, como exposto, o grande meio para o escritor, em busca de 

reconhecimento, mostrar o seu trabalho, inclusive não se limitando ao folhetim, mas como 

expressado por Antônio Cândido: ―Aos poucos o ‗folhetim‘ foi encurtando e ganhando certa 

gratuidade, certo ar de quem está escrevendo à toa, sem dar muita importância. Depois, entrou 

francamente pelo tom ligeiro e encolheu de tamanho‖ (CANDIDO, 1992, p. 15). 

À medida que os jornais tornam-se empresas ávidas por lucros, disponibilizando 

espaços maiores para propagandas e anúncios, o gênero do folhetim vai esmaecendo, rareando 

suas aparições nos jornais. A tudo isso adiciona-se a ideia de Brito Broca sobre a diminuição 

de espaço para os folhetins na época: 

 

Entre as inovações de nossa imprensa do início do século XX, com relação à 
literatura, podemos distinguir as seguintes: a decadência do folhetim, que evoluiu 
para a crônica de uma coluna, focalizando apenas um assunto, e daí para a 
reportagem; (...) (BROCA, 1975, p. 219). 

 

A crônica era o produto perfeito para o ‗consumidor‘ do jornal que exigia mais 

dinamismo. Esse gênero literário era acessível e, além disso, servia de vetor para as 

ocorrências e acontecimentos que mereciam críticas ou denúncias por parte do cronista. ―A 

crônica se mostra como um lugar que oferece informações sobre o cotidiano das pessoas 

comuns e sobre o cotidiano das cidades, seus tipos populares, casos típicos, as ruas, anedotas‖ 

(KLEIN, 2011, p. 235). A escritora Julia Lopes de Almeida, colaboradora do jornal O País 

como cronista, expõe um grave problema de saúde pública: o alto índice de casos de 

tuberculose. No trecho de sua crônica publicada em 1912, em O País, a escritora critica o 

governo e também sugere algumas ações: 



25 

Os assuntos que se debatem nas cinquentas e tantas páginas do folheto que tenho 
entre as mãos valem por uma biblioteca. Quais são eles? – a infância e a escola; 
medidas profiláticas antes e durante o tirocínio escolar; seguro familiar obrigatório 
para a colocação de pequenos tuberculosos em estabelecimentos especiais; criação 
de asilos, de hospitais, de sanatórios para doentes em diversos graus de moléstia; 
regulamentação do trabalho das mulheres e dos menores; criação de caixas de 
seguro contra a invalidez dos operários; disseminação de conselhos sobre higiene a 
bem da coletividade, que sei eu! Um punhado de ideias dignas da nossa maior e 
mais serviçal atenção. A Liga Contra a Tuberculose tem feito muito em favor da 
população pobre do Rio de Janeiro e sente-se lhe o desespero de não poder fazer 
ainda mais. Não tardará talvez muito que isso aconteça, porque os seus ideais são 
muito generosos e muito belos para ficarem ainda, por longo tempo, 
incompreendidos. (O País, Rio de Janeiro, 04 de junho de 1912). 

 

Como se pode observar no trecho acima, temos um exemplo de utilidade da 

crônica, no caso específico, a difusão da realidade da saúde pública da época. 

Dentro da construção da literatura brasileira do fim do século XIX e o início do 

século XX uma transformação de estilo de escrita de romances passa a ser totalmente 

contrário ao que antes existia. O estilo literário dos romances até, então, era idealizado, 

fantasioso, rebuscado e, com a modernidade, passa a ser mais concreto, realista, mais próximo 

do ser humano comum. Também era crítico da realidade existente e, principalmente, buscava 

espelhar o Brasil daquela época. 

Em consequência disso, a literatura brasileira da Belle Époque passou a ser bem 

mais crítica, em virtude de todas essas exposições do Brasil do início do século XX. Por 

apresentarem uma obra relevante e uma nova exposição da realidade brasileira dessa época de 

transição, citam-se como destaques do período os escritores Euclides da Cunha e Lima 

Barreto, representantes da prosa, e Augusto dos Anjos, representante da poesia. Para tanto, 

utiliza-se também o painel exposto pelo estudioso Nicolau Sevcenko em sua obra A literatura 

como Missão, em que o mesmo elege como representantes da escrita da Belle Époque os 

escritores Euclides da Cunha e Lima Barreto e suas respectivas obras: Os Sertões e Triste Fim 

de Policarpo Quaresma. Os dois autores são eleitos por Nicolau Sevcenko por representarem 

―uma minoria de consciência íntegra, animada pelo anseio de justiça e pela inteligência 

crítica, clamando corajosamente, embora em vão, por uma sociedade equilibrada‖ 

(SEVCENKO, 2003, p.30).  

Dessa forma, apresentam-se estes autores, contemporâneos de Julia Lopes de 

Almeida, por fazer uma exposição crítica da realidade brasileira, por vezes esquecida, 

ignorada, mas que precisava ser discutida, interpretada, denunciada. Cada autor demonstrou, 

por meio de suas produções literárias, suas causas, suas lutas, expondo um cenário brasileiro 



26 

cujo objetivo era apresentar as situações experimentadas por indivíduos que vislumbravam 

um lugar no mundo. 

Euclides da Cunha, com sua obra Os Sertões (1902), escancarava a natureza dos 

sertanejos abandonados pelos sucessivos governos. O autor destaca-se por sua visão 

metodológica, fruto de sua formação em engenharia que lhe deu um arcabouço científico com 

o qual formulou diversas análises que são proeminentes em sua obra do começo ao fim. 

Ressalta-se também a análise sobre três pontos básicos: o sertanejo, o sertão e o momento 

histórico vivido. Sobre esses três, é tecida uma rede que se entremeia em análises que 

conjecturam elementos negativos e, ao mesmo tempo, qualidades que o autor observa.  

Quando Euclides da Cunha começa a trabalhar o sertanejo, em face de sua visão 

‗científica‘, profundamente influenciada pelas teorias eugênicas do começo do século XX, 

cujos alguns expoentes incluíam o médico Raimundo Nina Rodrigues, ele analisa o sertanejo 

como um ser humano de segunda categoria, por conta de sua extensa árvore genealógica 

multiétnica. Euclides da Cunha julga o sertanejo como uma aberração, uma decrepitude de 

nosso país mestiço, mas ao mesmo tempo julga-o como vítima nesse processo e, em certos 

momentos, o enaltece por ainda ser capaz de sobreviver por tantas vicissitudes. ―O sertanejo 

é, antes de tudo, um forte‖ (CUNHA, Euclides da. Os Sertões, 1995, p. 179). Este será um de 

seus traços característicos, em Os Sertões, onde vemos críticas e elogios alternados à medida 

da análise. 

No que diz respeito ao meio, a análise de Euclides da Cunha estabelece a falta de 

sorte do sertanejo em estar em uma região vitimizada por ―uma moléstia cíclica‖. Euclides da 

Cunha tece nesse momento a luta pela sobrevivência que o sertanejo desenvolve a cada dia, as 

medidas que toma, as tentativas de sobreviver ao meio inóspito. 

A partir da análise do momento histórico, o escritor estabelece questões que se 

pautam pelo abandono do povo do sertão, a ignorância, o misticismo, o esquecimento, que são 

reflexos da falta muito grave de comprometimento do estado brasileiro com este povo.  

Assim, que estabelece este ponto em seu livro, Euclides da Cunha conclui que, 

apesar da República que se instala no Brasil ser ‗modernizadora‘, ela trata o episódio de 

Canudos com a mesma habilidade primitiva do regime político anterior. "Ademais entalhava-

se o cerne de uma nacionalidade. Atacava-se a fundo a rocha viva da nossa raça." (CUNHA, 

1995, p. 398). Nesta passagem observa-se o contraponto, perante a ignorância e o atraso, a 

reação é tão bárbara quanto. 

Fundamental citar, também, Lima Barreto e sua obra Triste Fim de Policarpo 

Quaresma, na qual se observa, primeiramente, o cenário em que era ambientada: no subúrbio 



27 

da capital federal, a cidade do Rio de Janeiro, e mais uma vez onde se encontram os 

marginalizados de todas as formas. A visão de Lima Barreto em sua obra é bruta e crua, mas 

narrada de maneira quase satírica, ácida. Sua narrativa também é permeada por atitudes 

engajadas contra a ordem vigente que amordaça e reprime; no caso a obra se passa no período 

histórico do governo do presidente Floriano Peixoto. 

Lima Barreto, por sua condição pessoal de mestiço, de família humilde e também 

desgostoso com os rumos republicanos do Brasil, em sua obra ficcional, consegue dar uma 

aparência quase autobiográfica no enredo, ideia esta corroborada por Lins, pois, segundo ele, 

 

―[...] quanto mais perto se põe em relação à realidade, o escritor se expõe enquanto 
pessoa [...]. Acossada, ela se vinga [...]. A coragem de Lima Barreto, nesse ponto, 
justificará o relativo esquecimento a que a crítica o relegou, como um subproduto da 
criatividade de seu tempo‖ (LINS, 1997, p. 314). 

 

A escrita crítica de Lima Barreto nos proporciona um instrumento de análise da 

sociedade do início do século XX, na medida em que foi produzida por ele na condição de 

cidadão do cotidiano carioca; e a obra O Triste Fim de Policarpo Quaresma não é diferente, 

mas é o oposto de outros autores, cujas obras são enaltecidas; enquanto que as de Lima 

Barreto são relegadas e ridicularizadas. Em parte, talvez por sua condição subversiva a tudo o 

que era defendido pelos intelectuais de sua época. Uma das visões que Lima Barreto tinha era 

a respeito da mestiçagem brasileira. Enquanto quase todos a atacavam com sentimentos de 

menosprezo, Lima Barreto se vangloriava, como citado em Nicolau Sevcenko: 

 

―Lima concebia a sociedade brasileira como o fruto da combinação de diferentes 
etnias e que, em virtude mesmo dessa mestiçagem, havia atingido um grau elevado 
de intimidade e adaptação à natureza tropical e vigente do país. Abominava por isso 
a preocupação obsessiva das elites locais em transmitir a imagem de uma nação 
branca e ‗civilizada‘ para os representantes, visitantes e mesmo para o público 
europeu, assim como a perspectiva pela qual este encarava o país, através da lente 
do exótico e do pitoresco, perspectiva essa que, como se não bastasse, era 
incorporada pela sociedade seleta da capital da República.‖ (SEVCENKO, 2003, p. 
210).  

 

Lima Barreto em sua vida e obra foi considerado um grande crítico da situação 

social que cercava o Brasil e a então capital federal, ou seja, de um sentimento de 

desigualdade e injustiça social que separava a sociedade brasileira em: muito ricos e 

miseráveis. 

O personagem de Lima Barreto, Policarpo Quaresma, com toda sua sistemática, 

com suas ações preditas e calculadas, ou seja, Policarpo desempenhava ações de maneira 



28 

previsível, metódica, vive numa alternância de emoções por conta das transformações que a 

sociedade brasileira vivenciava em todos os seus aspectos. Observa-se que este personagem 

representa a transição pela qual passava os anos iniciais do século XX, ou seja, Policarpo 

Quaresma oscilava entre a aceitação e a negação dos novos costumes que começam a se 

pleitear e a se difundir, tanto nas relações econômicas e políticas quanto nas relações sociais 

do cotidiano, como é possível observar no fragmento a seguir: 

 

Como de hábito, Policarpo Quaresma, mais conhecido por Major Quaresma, bateu 
em casa às quatro e quinze da tarde. Havia mais de vinte anos que isso acontecia. 
Saindo do Arsenal de Guerra, onde era subsecretário, bongava pelas confeitarias 
algumas frutas, comprava um queijo, às vezes, e sempre o pão da padaria francesa. 
Não gastava nesses passos nem mesmo uma hora, de forma que ia pisar a soleira da 
porta de sua casa, numa rua afastada de São Januária, bem exatamente às quatro e 
quinze, como se fosse a aparição de um astro, um eclipse, enfim um fenômeno 
matematicamente determinado, previsto e predito (BARRETO, 2002, p. 19) 

 

Segundo observa-se na citação acima, o autor traduz nas ações do personagem 

Policarpo Quaresma as transformações e a transição pelas quais passava o Brasil no início do 

século XX, fazendo um contraponto com os ideais nacionalistas do personagem descritos ao 

longo da narrativa.    

No que diz respeito à poesia do início do século XX, os poemas de Augusto dos 

Anjos apresentam traços parnasianistas e oitocentista, mas, também, suas poesias já traziam 

uma preocupação, dentre várias, que seria no futuro uma temática do Modernismo: a angústia, 

os questionamentos, as ânsias de um coração e de uma mente atribuladas; questões que a 

modernidade insufla na escrita dos literatos do começo do século XX. Uma ideia que 

exemplifica a poética vanguardista de Augusto dos Anjos pode ser vista no poema 

―Idealizações‖: 

 

Em vão flameja, rubro, ígneo, sangrento 
O sol, e, fulvos, aos astrais desígnios, 
Raios flamejam e fuzilam ígneos, 
Nas chispas fulvas de um vulcão violento! 
 
E tudo em vão! Atrás da luz dourada, 
Negras, pompeiam (triste maldição!) 
– Asas de corvo pelo coração... 
– Crepúsculo fatal vindo do Nada! 
 
Que importa o Sol! A Treva, a Sombra - eis tudo! 
E no meu peito - condensada treva – 
A sombra desce, e o meu pesar se eleva 
E chora e sangra, mudo, mudo, mudo... (ANJOS, 2004, p. 447) 

 



29 

Dessa forma, o poeta Augusto dos Anjos é um exemplo de consciência crítica, 

angustiada, por expressar o drama humano potencializado pela reflexão existencial, na busca 

pela solução dos problemas da alma torturada do início do século XX.  

Ao confrontar os escritores e as temáticas de Euclides da Cunha e Lima Barreto, é 

possível verificar semelhanças e diferenças entre eles. Para tanto, utiliza-se o estudo de 

Nicolau Sevcenko, em que o autor seleciona, em sua obra A literatura como Missão, os 

autores Euclides da Cunha e Lima Barreto. Na análise do historiador, percebe-se que apesar 

da diferença de idade (Euclides da Cunha era quinze anos mais velho que Barreto), ambos 

eram categóricos em suas formações positivistas, assimiladas de formas diversas um do outro, 

mas sintonizadas em acreditar que o Brasil como nação poderia demonstrar sua capacidade de 

se desenvolver plenamente e rivalizar com os imperialismos que eram tão notórios à época. 

Euclides da Cunha e Lima Barreto também acreditavam na solidariedade humana, ou seja, na 

possibilidade do mundo se desenvolver ao ponto de acabarem com todas as misérias humanas. 

Euclides da Cunha chamava isso de ―pátria humana‖. Pode-se observar nos autores uma ponta 

de nacionalismo, apesar de com características próprias um do outro. O nacionalismo dos dois 

autores é claro e evidente em seu exercício intelectual como uma maneira de ser político, 

deixando a teoria e partindo para a prática, como um ―escritor cidadão‖. 

O autor Nicolau Sevcenko também julga que os dois escritores desse período de 

transição são similares na sua forma de construção dos seus textos engajados numa crítica, 

cada um a sua maneira e a sua intensidade, usando seus talentos literários para criticar, 

apontar, sugerir determinadas ações, certas ideias. 

No campo das discordâncias, Sevcenko aponta os diferenciais temáticos entre 

Barreto e Cunha, que são: ―(..) ciência, raça, civilização e atuação do Barão do Rio Branco‖ 

(SEVCENKO, 2010, p.145). 

Analisando suas visões antagônicas, pode-se observar que a ciência como tema 

era para Euclides da Cunha um deslumbramento, enquanto que para Lima Barreto era apenas 

uma forma nova de expressão de preconceitos e ideias excludentes. A partir da ciência do 

final do século XIX, se constrói a ideia de raça, que caminha de mãos dadas com a ideia de 

civilização. Ambas as ideias são ligadas e construídas como uma base justificatória para o 

crescente imperialismo observado no começo do século XX. Nessas variáveis, Euclides da 

Cunha é ferrenho simpatizante; enquanto isso, Lima Barreto era crítico, talvez por sua 

condição de mestiço/negro da sociedade carioca da época.  

Por último, era natural que Lima Barreto nutrisse antipatia à figura do Barão do 

Rio Branco (motivado pela ideia que o escritor tinha a respeito do barão), que era, a seu ver, 



30 

um representante das ideias alinhadas às questões imperialistas e preconceituosas com as 

camadas negras e mestiças que formavam a base humilde e desprezada da sociedade 

brasileira. Enquanto isso, Euclides da Cunha era um dos muitos intelectuais que gozavam das 

benesses do Barão do Rio Branco, inclusive fazendo parte de comissões e outros tantos 

favores, provenientes dos beneplácitos deste nobre com relação a alguns intelectuais. 

As ações dos autores foram, segundo Sevcenko, completamente opostas, pois 

apesar de ambos, Euclides da Cunha e Lima Barreto, visualizarem problemas nas questões da 

sociedade brasileira, denunciando-os, clamando por soluções, sugerindo, os autores têm 

características diferentes de interagir com as realidades que o cercam. Lima Barreto era, 

segundo Sevcenko, quase um antropólogo, porque ia de encontro às massas, de maneira mais 

sensível, mais flexibilizado... ―numa perspectiva que seria já muito próxima da moderna 

antropologia cultural‖ (SEVCENKO, 2010, p.148). Euclides da Cunha já era mais inflexível e 

intransigente. Tinha uma visão mais dura e distante das realidades mais íntimas da sociedade 

brasileira. A seriedade sisuda de Euclides da Cunha transparece em sua obra e na sua vida, 

tanto que é uma de suas marcas como pessoa e escritor, o que contribuiu para o seu 

reconhecimento ainda em vida com a obra Os Sertões. Enquanto que Lima Barreto utilizando-

se de ironias, transparece também sua vida pessoal boêmia, quase um subversivo que não 

aceitava calado as situações a seu redor. 

É também sob a influência da Belle Époque, esse ambiente intelectual, político, 

social, cultural e literário (exemplificado também pelos seus contemporâneos Euclides da 

Cunha, Lima Barreto e Augusto dos Anjos), que a escritora Julia Lopes de Almeida 

desenvolve boa parte de sua produção literária no início do século XX. 

Como boa parte dos escritores e intelectuais do período chamado Belle Époque, 

Julia Lopes de Almeida era inspirada pela corrente ideológica do Positivismo comteano e, 

politicamente, se enquadrava como republicana desde antes da Proclamação da República. 

Esta construção intelectual lhe deu um caráter respeitável perante seus pares do gênero 

masculino, pois suas obras literárias tinham uma carga crítica considerável. Por essa razão, 

suas obras atraíam um grande número de leitores como é notado em: 

 

Podemos crer que sua literatura teve grande destaque nacional, já que suas obras 
tiveram um grande número de circulação considerando ainda o período histórico de 
lançamentos de suas obras, onde a população de analfabetos no Brasil era muito 
elevada (BATISTA, 2012). 

 



31 

A escritora Julia Lopes de Almeida, mesmo pertencendo à classe da burguesia 

aristocrática, era sobretudo crítica do machismo, mas também das ações que ela considerava 

injustas. Neste aspecto são observadas em suas crônicas escritas no jornal O País, publicadas 

na coluna Dois dedos de Prosa, críticas as mais variadas, de assuntos como, por exemplo, a 

reforma urbana implementada na cidade do Rio de Janeiro pelo prefeito Pereira Passos, 

questão essa que pode ser visualizada pelo seguinte trecho: 

 

Quem me ajudará a defender este formoso morro de Santo Antônio da ameaça de 
morte com que o afligem agora? Será possível que toda a gente desta cidade 
maravilhosa seja indiferente à beleza e ao futuro deste sítio de tão pitoresca 
topografia, a ponto de consentir, sem reflexão nem tino, no seu arrasamento?! [...] o 
arrasamento do morro de Santo Antônio poderá favorecer melhormente interesses 
práticos e pessoais, traduzidos em lucro monetário ao sindicato estrangeiro que o 
premedita; mas esse mesmo sindicato não poderá nunca apresentar argumentos 
sérios e convincentes de que tal obra seja benéfica e necessária à cidade. Ao 
contrário. O morro de Santo Antônio já não sei quantas vezes tenho dito neste 
mesmo lugar, é, pela sua própria topografia, um dos sítios mais lindos e mais 
aproveitáveis do Rio de Janeiro (ALMEIDA apud MOREIRA, 2009). 

 

Entre os vários estudiosos como Needell (1993), Broca (2005) e Sevcenko (2010), 

destaca-se a visão de Needell (1993) que, como pesquisador literário, cita Julia Lopes de 

Almeida como uma das raríssimas representantes femininas da escrita que conseguiu sucesso 

dentro da carreira de profissional das letras e com significativo trabalho intelectual de 

discussão das questões nacionais. Desse modo, é importante ressaltar a opção da escritora em 

escrever textos em prosa, apesar do número significativo de escritoras4 dedicadas à poesia 

naquela época, mas que não escreviam com uma produtividade contínua como Julia Lopes de 

Almeida.  

As obras da ficcionista revelam o contexto-histórico social das mulheres 

brasileiras da Belle Époque. A autora foi também uma cronista do período em que vivia, pois 

relatava em suas obras muito mais do que uma simples ficção, fazia também um retrato de sua 

época e do que o universo feminino fora obrigado a se sujeitar, como exposto em: 

 

A escrita feminina ganhou corpo e forma na literatura nos últimos séculos. Mulheres 
escritoras têm voz própria, estilo próprio, linguagem própria, temática própria, longe 
de simplesmente reproduzirem modelos falocêntricos. A contrapartida é uma 
subjetividade feminina marcada por uma escrita mais sensorial e sensível, mais 
poética, lírica mesmo, uma escritura com o corpo e a alma e maior liberdade de 
escrita. A narrativa de Júlia Lopes de Almeida pode ser inserida no contexto 
histórico oitocentista. A obra dessa autora vai além do papel designado ao feminino, 

                                                 
4A professora Zaidhé Muzart, em seu livro Escritoras Brasileiras do Século XIX, revela o nome de 52 escritoras, 
dentre elas estão as poetisas: Auta de Sousa, Maria Firmina dos Reis, Narcisa Amália, Gilka Machado, Francisca 
Julia, dentre outras. 



32 

pois ela consegue, através de suas personagens, mostrar que as mulheres possuem 
aspirações que extrapolam aquelas valorizadas pelo modelo patriarcal. Ou seja, as 
personagens almeidianas aspiram por educação e trabalho (SILVA, 2014). 

 

Nota-se que as obras de Julia Lopes de Almeida tinham como propósito atingir 

basicamente dois tipos de público: as mulheres e o infantil, tendo em seus alvos objetos 

primordiais para a constituição de um novo país. Sendo assim, para cada público a escritora 

Julia Lopes escolhia uma forma de se comunicar, levando em consideração a faixa etária dos 

leitores. Para as mulheres, sua linguagem era próxima do habitual, do cotidiano urbano. Para 

o público infantil, a linguagem se alterava, a autora tinha a preocupação em escolher palavras 

de acordo com a norma culta da língua, direcionando intencionalmente as crianças a absorver 

um vocabulário mais rico. Para exemplificar a forma da escrita de Julia Lopes de Almeida 

para o público infantil, segue um fragmento do livro História de minha terra, no qual a autora 

apresenta uma carta em que uma criança narra acontecimentos vividos por ela em sala de aula 

para outra criança/aluno, ou seja, um dos recursos utilizados pela escritora: a cumplicidade do 

narrador com o leitor, como se mostra a seguir: 

 

―– Minha irmã, 
Aracaju, 13 de maio, à noite 
A nossa professora disse ontem que nos esperaria hoje ao meio dia na escola, para 
levar-nos a um passeio no campo (...) 
Antes de sairmos, a professora ordenando silêncio, perguntou: 
– Sabem qual é o acontecimento que celebramos hoje? 
Mais de uma voz respondeu alto: A redenção dos cativos! 
– Isso mesmo. É em regozijo desta data gloriosa que levo hoje a gozar da liberdade 
do campo.‖ (...) (ALMEIDA, Julia Lopes de, pág. 163) 

 

Assim, a obra foi elaborada com o intuito de reforçar conteúdos com questões 

morais e civis, ideias que acatavam o que os intelectuais da época acreditavam ser importantes 

para a formação do discente brasileiro. 

Desse modo, o que se pode observar é que Julia Lopes de Almeida, inspirada 

pelas ideias republicanas, assim como os outros intelectuais do período da Belle Époque, 

tinham militâncias diferentes, mas cada um, a sua maneira, conseguiu não só descrever o 

contexto histórico da época em suas obras, como também deu visibilidade às mazelas e aos 

diferentes tipos de comportamentos sociais do Brasil do início do século XX. Com 

sagacidade, Julia Lopes de Almeida, ao relatar os vícios existentes entre os particulares e os 

funcionários do governo republicano brasileiro, bem como outras mazelas que a autora 

observa em suas obras, se constrói a identidade da mulher brasileira perante tantas 



33 

dificuldades, ao mesmo tempo em que a escritora tenta amenizar o choque entre o feminismo 

nascente e as estruturas arcaicas patriarcais.         

Dessa forma, vai se concretizando, na escrita de Julia Lopes de Almeida, os 

avanços e retrocessos na fala e nos pensamentos de suas personagens femininas. No romance 

Memórias de Marta, a narradora personagem do romance, Marta, uma mulata sem atrativos 

físicos, se descreve:  

 

A pequenez dos meus olhos de um verde sujo, a cor trigueira das minhas faces de 
maçãs salientes, a longura dos meus braços finos e o modo desengraçado do meu 
andar que eu nunca soube corrigir, asseguravam-me que ninguém pousaria em mim 
a vista com prazer, que eu cortaria a vida de ponta a ponta, sem deter os passos de 
quem quer que fosse num movimento espontâneo de simpatia ... (ALMEIDA, 2007, 
p. 78-79)  

 

Neste romance, Julia Lopes de Almeida apresenta duas realidades distintas: a da 

mãe de Marta, que foi uma empregada doméstica subserviente, enquanto que Marta, almeja 

um futuro mais promissor e compensatório a sua mãe. Isso tudo calcado no trabalho e na 

formação educacional feminina, como mostra o fragmento a seguir: 

 

Sonhando agora em ser mestra, eu não imaginava o descanso, o repouso ameno que 
eu lhe daria como recompensa dos grandes sacrifícios feitos por ela para meu bem-
estar; eu não pensava em ser útil, em torna-me necessária, imprescindível: eu queria 
ser mestra para não morar em um cortiço mal alumiado, infecto, úmido, nesta terra 
onde há tantas flores, tanta luz e tantas alegrias! (ALMEIDA, 2007, p. 72-73).   

 

Ao examinar uma das obras de Lima Barreto, um dos contemporâneos de Julia 

Lopes de Almeida, observa-se que no romance Clara dos Anjos, a protagonista é representada 

pelo autor como desprovida de grandes qualidades intelectuais, de uma completa ausência de 

perspectiva para seu futuro, em que se sobressai apenas seus atributos físicos e sua completa 

ingenuidade perante seu próprio papel como ser humano feminino dentro de uma sociedade 

machista. A personagem Clara dos Anjos é representada apenas como um corpo, não serve 

para casar, tampouco tem qualidades intelectuais para, independentemente de um homem, se 

tornar alguém. A seguir um trecho da obra em que se apresenta de maneira geral a 

personagem: 

 

Clara era uma natureza amorfa, pastosa, que precisava mãos fortes que a 
modelassem e fixassem. Seus pais não seriam capazes disso. A mãe não tinha 
caráter, no bom sentido, para o fazer; limitava-se a vigiá-la caninamente; e o pai, 
devido aos seus afazeres, passava a maioria do tempo longe dela. E ela vivia toda 
entregue a um lânguido de modinhas e descantes, entoadas por sestrosos cantores, 
como o tal Cassi e outros exploradores da morbidez do violão. O mundo se lhe 



34 

representava como povoado de suas dúvidas, de queixumes de viola, a suspirar 
amor. Na sua cabeça, não entrava que a nossa vida tem muito de sério, de 
responsabilidade, qualquer que seja a nossa condição e o nosso sexo. Cada um de 
nós, por mais humilde que seja, tem que meditar, durante a sua vida, sobre o 
angustioso mistério da Morte, para poder responder cabalmente, se o tivermos que o 
fazer, sobre o emprego que demos a nossa existência. Não havia, em Clara, a 
representação, já não exata, mas aproximada de sua individualidade social; e, 
concomitantemente, nenhum desejo de elevar-se, de reagir contra essa 
representação. A filha do carteiro, sem ser leviana, era, entretanto, de um poder 
reduzido de pensar, que não lhe permitir meditar um instante sobre o destino, 
observar os fatos e tirar ilações e conclusões. A idade, o sexo e a falsa educação que 
recebera, tinham muita culpa nisso tudo; mas a sua falta de individualidade não 
corrigia a sua obliquada visão da vida (BARRETO, 2002, p. 90) 

 

Nesse caso tem-se um contraponto das ideias de Lima Barreto e Julia Lopes de 

Almeida, enquanto que o primeiro expõe a mulher sob a ótica machista, a escritora Julia 

Lopes de Almeida apresenta a valorização do perfil feminino independente de sua classe 

social ou raça. 

No romance Clara dos Anjos, de Lima Barreto, o autor expõe ora, por meio de um 

discurso crítico, o modo como a sociedade brasileira do começo do século XX determinava o 

papel social feminino, ou seja, a mulher deveria ser apenas mãe, esposa e dona de casa, 

reafirmando que o principal objetivo das mulheres da época era o casamento. Na obra, 

também fica evidente a visão obtusa da protagonista em relação à independência feminina, 

pois para a personagem o trabalho feminino não era bem visto pela sociedade brasileira no 

período de transição do século XIX e início do século XX, como mostra o fragmento a seguir: 

 

A muito custo, devido às insistências de Dona Margarida, consentira em ajudá-la 
nos bordados trabalhados para fora, com o que ia ganhando algum dinheiro. Não que 
ela fosse vadia, ao contrário; mas tinha um tolo escrúpulo de ganhar dinheiro por 
suas próprias mãos. Parecia feio a uma moça ou a uma mulher. (Barreto, 2000, p.90)  
  

O trecho acima demonstra a falta de ambição da personagem, além de ficar 

evidente a preocupação de Clara em seguir os moldes sociais destinados à mulher da época. 

Assim, o que se pode considerar é que as representações femininas de Lima Barreto se 

apresentam conforme o que determinava as ideias patriarcalistas. A crítica do escritor Lima 

Barreto acontece por meio do discurso do narrador, discordando, algumas vezes, das atitudes 

e pensamentos das suas personagens. As personagens femininas de Lima Barreto representam 

toda a pressão social a qual estava submetida a mulher brasileira inserida no contexto da 

virada do século XIX/XX.     

A partir das leituras dos romances de Julia Lopes de Almeida, constata-se que ela 

apresenta a personagem feminina como tema principal de suas narrativas, concedendo a cada 



35 

uma delas uma missão social que a autora designa para demonstrar sua importância na 

sociedade, ou seja, a escritora transformou a mulher como protagonista de suas obras, para 

torná-la defensora de suas ideias, atrelando-as a um discurso que expõe o quanto a mulher é 

capaz, oprimida, ou, por vezes, considerada fútil. 

Nota-se que Julia Lopes de Almeida foi sutil em suas construções de personagens 

femininas negras, e mais cuidadosa ainda em relação à cor da pele. Havia mais preocupação 

com a questão do gênero do que com a questão racial. Ainda assim, é observável certa 

ousadia em tocar em mais um assunto delicado: a presença e a indiferença com que eram 

tratados os negros e as mulheres negras no Brasil, além de apresentar sua exclusão social e 

econômica, com destaque ao protagonismo da mulher negra, como, por exemplo, no romance 

Memórias de Marta.   

Sob outro ponto de vista estão as representações femininas de Lima Barreto, como 

por exemplo, a personagem Clara dos Anjos, em que o narrador coloca em evidência o 

preconceito característico do começo do século XX da sociedade brasileira, assim como a 

condição social e econômica desfavorável do negro e, no caso das mulheres negras, a sua 

transformação em mero objeto sexual. 

São esses os fatos que distinguem Julia Lopes de Almeida dos outros escritores de 

sua época, pois desde as suas primeiras obras, a mulher é objeto de suas narrativas, suas 

produções literárias, demonstrando que a escritora era defensora dos direitos femininos que 

ainda estão em sendo gerados. Essa é, portanto, sua principal característica: ser porta-voz dos 

direitos femininos. 

O feminismo de Julia Lopes de Almeida pode se caracterizar como diplomático, 

porque tinha tudo para confrontar-se, mas a escritora usa da sua qualidade política para 

apresentar opções, possibilidades que seriam mais interessantes às mulheres do final do século 

XIX e começo do século XX.  

Embora Julia Lopes de Almeida atualmente seja pouco lembrada nos estudos da 

Literatura Brasileira, ela não deixa de ser figura importante desse contexto, pois ela se 

caracteriza também como uma das vozes desse período de transição em que os romances 

produzidos pela escritora permitem ao leitor a percepção das novas dinâmicas sociais, ao 

mesmo tempo em que é possível perceber as comparações de pensamento da cultura e da 

sociedade brasileira do início do século XX. 

 

  



36 

2 JÚLIA LOPES DE ALMEIDA: SUA ESCRITA E SUA ÉPOCA  

 

 

―Primeira-dama‖ da literatura brasileira da Belle Époque, segundo expressa a 

opinião de Peggy Sharpe (2004) sobre a escritora Julia Valentina da Silveira Lopes de 

Almeida (1862 -1934). Autora de dez romances, três coletâneas de contos e novelas, três 

compilações de crônicas, quatro peças de teatro, três seleções de contos infantis e seis livros 

de relatos de viagem e de conferências. A romancista e dramaturga alcançou sucesso no Brasil 

e no exterior, tendo sido homenageada em Portugal, França, Argentina e Uruguai, tornando-se 

uma mulher com ideias transgressoras para sua época. 

Conhecer a obra de um escritor, segundo afirma Antoine Compagnon, em sua 

obra O Trabalho da Citação, é primeiramente ter contato com sua bibliografia, ou seja, é 

tentar reconhecer, na leitura da biografia de um autor, algo que o desperte para ler sua obra. É 

a bibliografia, portanto, que apresenta as experiências adquiridas pelo escritor e que estão 

habilitadas a estimular o prazer de uma boa leitura assim como aponta o fragmento a seguir: 

 

A bibliografia que faz sentir em território conhecido é a promessa de um reencontro, 
e entro por completo no livro, como em minha casa, a fim de confirmar a intuição de 
uma intimidade. [...] a bibliografia me prende quando encontro meu lugar junto ao 
autor: temos as mesmas leituras, pertencemos ao mesmo mundo. (COMPAGNON, 
2007, p. 113)  

 

Entretanto, é o valor do biografismo de Julia Valentina da Silveira Lopes de 

Almeida que desperta curiosidade e reflexões, por se tratar de um fenômeno inédito para uma 

escritora brasileira inserida no contexto histórico do final do século XIX e início do século 

XX. A bibliografia consumida por Julia Lopes também influenciou em suas produções 

literárias, as quais chamam a atenção pela quantidade e diversidade de gêneros literários e 

pela forma como a escritora soube fazer uso do instrumento literário para representar as 

transformações sociais, políticas e econômicas, tendo como enfoque principal o papel social 

da mulher, colocando-a como protagonista, além de valorizar a educação e o trabalho 

feminino e, ao mesmo tempo, conseguir se tornar uma importante figura no cenário literário 

da época.  

Para reconstituir o perfil biográfico de Julia Lopes de Almeida, é necessário 

conhecer um pouco da sua árvore genealógica. Nascida no ano de 1862, no dia 24 de 

setembro, na cidade do Rio de Janeiro, Julia Lopes era filha de Valentim José da Silveira 

Lopes (1830-1915) e Antônia Adelina Amaral Pereira (1830-1895), ambos imigrantes 



37 

portugueses e pertencentes à elite de Portugal. Sua mãe era professora, com formação em 

canto, piano e composição pelo Conservatório de Lisboa. O pai era médico, professor e 

proprietário do Colégio de Humanidades do Rio de Janeiro, instituição fundada após sua 

residência no Brasil. A família possuía boas condições financeiras, e em 1849, os pais de Julia 

Lopes de Almeida contraíram matrimônio e dessa união tiveram sete filhos. Três deles, em 

terras portuguesas: Adelina Amélia da Silveira Lopes, Maria José da Silveira Lopes e 

Valentim José Silveira Lopes Junior. Os outros filhos do casal (nascidos no Brasil) são: 

Adelaide Elisa Silveira Lopes, Augusto Silveira Lopes, que falece com um ano e meio de 

vida, Julia Valentina da Silveira Lopes e Alice Luísa da Silveira Lopes. Em 1857, o casal 

decidiu vir para o Brasil após o período político, econômico-cultural português denominado 

de Regeneração.  

Apesar de seu pai ser proprietário do Colégio Humanidades para meninas, que se 

localizava próximo a sua residência, Julia não chegou a frequentar escola regular devido a 

problemas de saúde. Suas primeiras lições foram ministradas pelos seus próprios pais e a irmã 

mais velha, Adelina, que era professora e poeta. Julia fazia parte de uma família que cultivava 

as artes e as humanidades. Com a mãe e a irmã, Julia aprendeu a ler e a escrever e, também 

com a mãe, aprendeu francês. Teve aulas particulares de inglês, quando a família mudou-se 

para Campinas em decorrência de o pai de Julia não conseguir ambientar-se na cidade do Rio 

de Janeiro e de onde a escritora permanecerá até os seus vinte e três anos, quando se torna 

noiva do poeta Filinto de Almeida.  

Segundo o levantamento bibliográfico feito pela autora do artigo Feminismo e 

Iluminismo em Julia Lopes de Almeida, Leonora De Luca, Julia Lopes foi uma exímia leitora, 

tudo isso era incentivado pelos pais, principalmente por Seu Valentim, que lhe orientava para 

os clássicos portugueses, como Garret, Herculano e Eça de Queiroz, além de ter sido 

apreciadora das obras de Shakespeare. Seu gosto literário muda um pouco após o casamento, 

quando a escritora começa a voltar-se para as obras dos grandes escritores realistas e 

naturalistas, como Gustave Flaubert, Émile Zola e Guy Maupassant. 

Foi entre suas leituras, assistindo a saraus promovidos por sua família, que Julia 

Lopes começa a despertar sua inclinação para a escrita e, como numa travessura, ela fazia 

versos escondidos de seu pai, pois naquela época não era adequado uma mulher se ocupar 

com o afazer literário. Assim, Julia Lopes descreve, em entrevista ao jornalista João do Rio 

(Paulo Barreto), reproduzida n‘O Momento Literário, essa situação vivenciada por ela:  

 



38 

Pois eu em moça fazia versos. Ah! Não imagina com que encanto. Era como um 
prazer proibido! Sentia ao mesmo tempo a delícia de os compor e o medo de que 
acabassem por descobri-los. Fechava-me no quarto, bem fechada, abria a secretária, 
estendia pela alvura do papel uma porção de rimas... De repente, um susto. Alguém 
batia à porta. E eu, com a voz embargada, dando volta à chave da secretária: já vai, 
já vai! A mim sempre me parecia que se viessem, a saber, desses versos, viria o 
mundo abaixo. Um dia, porém, eu estava muito entretida na composição de uma 
história, uma história em verso, com descrições e diálogos, quando ouvi por trás de 
mim uma voz alegre: – Peguei-te, menina! Estremeci, pus as duas mãos em cima do 
papel, num arranco de defesa, mas não me foi possível. Minha irmã, adejando 
triunfalmente a folha e rindo a perder, bradava :– Então a menina faz versos? Vou 
mostrá-los ao papá! 
Não mostres! – É que mostro! [...] 
Meu pai, muito sério, descansou o Jornal. Ah! Deus do céu, que emoção a minha! 
Tinha uma grande vontade de chorar, de pedir perdão, de dizer que nunca mais faria 
essas coisas feias, e ao mesmo tempo um vago desejo que o pai sorrisse e achasse 
bom. Ele, entretanto, severamente lia. Na sua face calma não havia traço de cólera 
ou de aprovação. Leu, tornou a ler. A folha branca crescia nas suas mãos, tomava 
proporções gigantescas, as proporções de um grande muro onde na minha vida 
acabara a alegria... Então, que achas? O pai entregou os versos, pegou de novo o 
Jornal, sem uma palavra, e a casa voltou à quietude normal. [...](RIO, J. do. O 
momento literário, 1994. p. 28). 

 

Como é possível observar no fragmento acima, o pai de Julia, ao tomar 

conhecimento dos versos, não esboça reação. Vale ressaltar que o Seu Valentim nunca proibiu 

ou deixou de incentivar o talento de Julia Lopes para a escrita. Ainda, segundo os relatos de 

Julia, reproduzidos n’O momento literário, no dia seguinte após a descoberta da escrita de 

versos da filha, Seu Valentim faz um convite a Julia para que ela seja colaboradora da Gazeta 

de Campinas, com a publicação inicialmente de uma crônica sobre a atriz italiana Gemma 

Cuniberti, que encenava uma peça infantil no Brasil. Tal fato ocorre quando Julia tinha 19 

anos e, assim, ela faz sua estreia na imprensa e no mundo das letras em dezembro de 1881, 

com uma variada apresentação de artigos, com linguagem simples, elegante e direta, com 

colaborações regulares. A seguir, tem-se um trecho de seu primeiro artigo: 

 

Esta página arrancada às minhas impressões, que lutei para arremessar assim ao 
Niágara das manifestações de entusiasmo, que te cercam em flores, em sons, em 
luzes, diz muito pouco. Nada mais há que se possa juntar ao teu nome, que não 
tenha sido dito por outros que melhor podem; tem, porém, a certeza, oh! Minha 
branca fada, que só pelo teu condão desejo para ti: uma carreira jamais interrompida 
de triunfos, e de glórias dignas só da prodigiosa, da encantadora GEMMA. (DE 
LUCA, 1994, p. 202). 

 

Nos anos subsequentes, após sua estreia no meio jornalístico, eram liberados em 

média de dois artigos por mês, e Julia Lopes se consagra como prosadora e colaboradora 

oficial do jornal. Um exemplo de seu artigo publicado periodicamente na Gazeta de Campina 

é “Murmúrios”, da coluna Iluminuras: 

 



39 

MURMÚRIOS  
Como é feliz! Embalando-o em um cortejo de fadas gentis. O berço oscila... oscila... 
todas as estrelas o iluminam, todos os suaves perfumes o envolvem!... Não há nada 
mais bonito; nem madrugadas claras, nem rumores de asas... nem mar... nem céu!... 
O anjo dorme?... mas a sua alma espraia-se como nas azuladas águas do lago se 
espraia feliz planta aquática, mimoso batel de borboletas brancas, como espalha ,o 
sol a sua luz, ferindo e dissolvendo as nuvens tristes... como sob o luar, o mar se 
alarga e canta!... embalai-a, sempre, embalai-a de manso fadas gentis, oh! Doces 
esperanças! Quem é essa criança... é o amor, e o berço – o coração... (GAZETA DE 
CAMPINAS, 10 de abril de 1884, p.1) 

 

A partir disso, Julia Lopes intensifica sua produção literária, dentre as quais 

merece destaque seu trabalho como cronista no jornal O País, em 1884 (e que durou mais três 

décadas). Segundo os estudos de Silva (2015), sua primeira coluna tinha como título 

―Modas‖, e Julia a assinava com o pseudônimo de Ecila Worms. Em seu primeiro contato 

com suas leitoras, Julia Lopes se dirige a elas como ‗minhas amigas‘, marca característica de 

Julia, pois ao escrever o Livro das Noivas, em 1896, ela utiliza esse mesmo vocativo para se 

referir a suas leitoras: 

 

Sou moça, tenho um gosto esquis, uma longa educação de atelier de modista (Mme. 
Lucian Dorelle, em pleno boulevard parisiense) e, além de tudo, um pouco tagarela e 
com a pretensão de julgar que me faço bem entender. Não reparem as minhas 
amigas – peço licença para considerar assim as leitoras – é um hábito que adquiri em 
Paris, este de ser amável para a toda a gente, e que já agora não me deixa! Mas, 
como ia dizendo, não reparem se a minha linguagem for mesclada por frases 
francesas e galicismos... (Ecila Worms, O País, 24 de fevereiro de 1892).  

 

São as crônicas publicadas em O País que servirão de esboço para Julia Lopes 

publicar seus manuais de costumes para a mulher brasileira, como é o caso do Livro das 

noivas. Ainda de acordo com Silva (2015), a coluna ―Modas‖, que mais tarde se torna a 

coluna ―A Moda‖, resulta também em outros assuntos: 

 

Mesmo se tratando de tema aprazível como a moda, a colunista expõe outras 
questões ligadas ao mundo feminino e chama a atenção para a necessidade de tornar 
a mulher educada, pensante, que age com inteligência e menos futilidade. Com isso, 
a colunista retoma a temática da valorização da educação feminina. (SILVA, 
Nahete, 2015, p. 114) 

 

A publicação de seu primeiro livro, Contos Infantis, em colaboração com sua irmã 

Adelina, é publicado em 1886; sendo sua primeira obra dedicada ao público infantil, 

composta por trinta e três contos em verso e vinte e sete em prosa. Este livro foi adotado pelas 

escolas primárias do Rio de Janeiro em 1891 e, logo depois, veio a ser também adotado pelas 

demais escolas do Brasil. Sua publicação seguinte foi a obra Traços e Iluminuras (1887), 



40 

custeada pela própria escritora. Trata-se de uma coletânea de contos reunidos em ―prosa lírica 

que incorporava alguns textos publicados anteriormente em A Semana, jornais do Rio de 

Janeiro, de São Paulo e de Lisboa‖ (TELLES, 1987, p. 438-439), obtendo sucesso de público 

e de crítica.  

Conforme De Luca (1999), em 1885, por intermédio de sua irmã Adelina, que 

residia no Rio de Janeiro, Julia conhece Filinto de Almeida, seu futuro marido. Este, poeta, 

jornalista português, e fundador do primeiro Semanário Literário do país intitulado A Semana. 

A união do casal se consolida em novembro de 1887, em Lisboa. Admiravam-se mutuamente 

e durante quarenta e sete anos foram casados. Após seu enlace matrimonial, a escritora passou 

a assinar suas publicações literárias e jornalísticas com o nome de Julia Lopes de Almeida, 

ficando depois sendo saudada pelo público, amigos e pela crítica como Dona Julia. 

O retorno do casal ao solo brasileiro aconteceu no ano de 1888, firmando 

residência na cidade do Rio de Janeiro. Neste mesmo ano é publicado pela Tribuna Liberal do 

Rio seu primeiro romance, ainda em formato de folhetim, intitulado Memórias de Marta 

(1888), que mais tarde vem a ser editado em livro em 1899. Ambientada no espaço pobre do 

cortiço, esta obra está inserida na linha estética realista/naturalista, em que a autora apresenta 

as diferenças de classe social, representadas pelas pessoas que moravam nos cortiços 

(imigrantes, negros e operários). 

De enredo simples, entrelaçado por reflexões psicológicas e marcado pela 

superação de obstáculos vividos por Marta, personagem que tem o mesmo nome de sua mãe. 

De origem humilde, Marta luta, por meio da educação e do trabalho, por sua emancipação e 

mudança social, o que acaba ocorrendo, e a protagonista pode até decidir se aceita ou não se 

casar. Assim, tem-se nas reflexões da personagem Marta um exemplo da sua luta por 

continuar independente: ―– Não desejo casar-me [...] – Alcancei uma posição independente: 

não precisarei do apoio de ninguém [...]‖ (ALMEIDA, 2007, p. 142).  

Julia Lopes de Almeida sempre lutou abertamente pela instrução feminina, pois 

ela acreditava que, assim, a mulher poderia ter uma qualidade de vida melhor. Esse 

pensamento é observado pela escritora Vanessa Cavalcanti: 

 

Júlia assumiu em sua vida particular e em toda a sua obra, a premissa de que a 
mulher deve ser instruída para poder desempenhar sua função social, em especial, no 
que se refere à educação primeira dos filhos. Sua luta constante foi contra a ideia de 
uma mulher reclusa e ociosa, voltada só para as tarefas domésticas, sombra do 
sujeito que poderia e deveria ser (CAVALCANTI, 2001, p. 123). 

 



41 

A simplicidade da escrita de Julia Lopes de Almeida também é observada por 

Lucia Miguel Pereira (1957, p.257): ―A simplicidade, tão rara sempre, ainda mais no tempo 

em que escreveu, é a sua qualidade dominante‖, o que demonstra o contraste com a forma de 

escrita dos fins do século XIX e início do século XX. 

O segundo romance publicado por Julia Lopes de Almeida foi A Família 

Medeiros (1891). Esta obra foi concluída ao mesmo tempo que o romance Memórias de 

Marta. O fato curioso que envolve o romance diz respeito ao atraso na sua publicação devido 

à primeira gravidez de Julia, sendo lançado somente em 1891 em formato de folhetim e, 

posteriormente, editado em livro, em 1892. Com o atraso na publicação do romance, Julia 

perde a chance de fazer uma analogia com a célebre obra A Cabana do Pai Tomás, da 

escritora norte-americana Harriet Beecher Stowe, segundo os elogios tecidos a ela pela 

escritora portuguesa Guiomar Delfina de Noronha Torrezão (1811-1896).  

Romance de transição entre o romantismo e o realismo/naturalismo, A Família 

Medeiros apresenta um enredo pré-abolicionista em que a autora representa os conflitos entre 

senhores e escravos na Campinas do final do século XIX, com ―fortes tons românticos, quase 

góticos nas histórias enigmáticas, de assassinatos e segredos a serem decifrados‖, 

acompanhado de um ―enredo que envolve mistérios e perseguições injustas‖ e com ênfase 

realista ―nas descrições da situação geral de São Paulo‖ (TELLES, 1987, p. 431).   

A carreira literária de Julia Lopes de Almeida dá mais um salto quando o casal 

muda-se para São Paulo e ela começa a trabalhar na revista feminina A Mensageira, para a 

qual colaborou na edição de número 1 do periódico e seu nome já era citado como romancista. 

Assim, afirmava a escritora portuguesa Guiomar Torrezão nas páginas da revista A 

Mensageira do dia 15 de junho de 1899, onde considera Julia Lopes de Almeida ―(...) uma 

das mais gloriosas escritoras brasileiras da atualidade‖ (MOREIRA, 2003, p.76).  

Embora tenha sido reconhecida por seu talento literário pelo público e pela crítica 

brasileira e estrangeira, Julia Lopes de Almeida não conseguiu driblar o preconceito em 

relação às mulheres-escritoras, apesar de ter conseguido se sobressair no cenário literário da 

literatura de autoria feminina em comparação a outras escritoras oitocentistas, que já contava 

com a participação de Nísia Floresta (1810-1885), Maria Firmina do Reis (1825-1917), 

Narcisa Amália (1852-1924), dentre outras que foram excluídas da historiografia literária. 

Dessa forma, tem-se exemplificada nas palavras de Gilberto Freyre o preconceito que 

discriminava a mulher por seu gênero. Ser mulher e escritora quase sempre era impossível: 

 



42 

(...) só muito aos poucos é que foi saindo da pura intimidade doméstica um tipo de 
mulher mais instruída... Nas letras, já nos fins do século XIX, apareceu uma Narcisa 
Amália. Depois, uma Carmem Dolores. Ainda mais tarde, uma Júlia Lopes de 
Almeida. Antes delas, quase que só houve bacharelas medíocres, solteironas 
pedantes ou simplórias... (FREYRE, 1968, p. 109).  

 

Portanto, o autor Gilberto Freyre explica a penumbra que recobre e esconde as 

produções literárias femininas, por sua questão de qualidade literária, ao mesmo tempo em 

que elogia Julia Lopes de Almeida e outras escritoras contemporâneas desta. Assim, nota-se 

que a exclusão de escritoras dos manuais de literatura brasileira está relacionada ao 

preconceito de gênero, ou seja, o machismo por parte do cânone literário.  

Em 1893, em meio ao seu sucesso de crítica e de público, Julia Lopes de Almeida 

integrava o grupo que participou de escritores e intelectuais que planejou a criação da 

Academia Brasileira de Letras. Seu nome fazia parte dos 40 ‗imortais‘ que iriam compor a 

academia, contudo a proposta de Lucio Mendonça recebeu o apoio somente de José 

Veríssimo, Valentim Magalhães e do marido de Julia, Filinto de Almeida. Os demais não 

concordaram com a presença da escritora, pois não queriam abrir as portas da academia para 

as mulheres, alegando também que, como a Academia Brasileira de Letras estava pautada nos 

moldes da Academia Francesa e esta admitia somente escritores, não poderiam aceitar a 

participação de Julia Lopes de Almeida entre os seus integrantes. A intelectualidade da época 

resolveu, então, eleger seu marido, numa espécie de homenagem à ficcionista. O escritor 

Nicolau Sevcenko evidencia a importância dessa entidade literária para a vida e sobrevivência 

dos ―homens de letras‖ da época: 

 

(...) com o seu condão de consagrar escritores, garantindo-lhes crédito total em 
qualquer casa editora do Rio, mas sobretudo colocando-os sob a tutela protetora do 
Estado, tornou-se um reduto de estabilidade no qual todos lutam para entrar. ―É uma 
espécie de aposentadoria literária‖ no conceito da época. (SEVCENKO, 2010, p. 
128)  

 

Assim, naquela época, a Academia Brasileira de Letras simbolizava, ao mesmo 

tempo, uma consagração e também a garantia de que aquele intelectual teria condições de 

continuidade literária e financeira. No entanto, a exclusão feminina e o preconceito às 

escritoras continuam sendo reproduzidos e disfarçados pela Academia Brasileira de Letras, 

pois em Edição Comemorativa aos 110 anos da ABL, em 2007, foi citado o mesmo 

argumento dado pelos intelectuais da época para justificar o episódio ocorrido com a escritora 

Julia Lopes de Almeida, ou seja, influenciados pelas ideias da Academia Francesa de Letras, 

os escritores brasileiros não podiam aceitar escritoras para compor seu roll de imortais. 



43 

A escritora, agora já consagrada, Julia Lopes de Almeida, fixa residência no Rio 

de Janeiro a partir de 1895. Para continuar o seu sucesso, bastaria continuar escrevendo nos 

mesmos padrões, ou seja, misturando a temática romântica com recursos rígidos realistas. 

Porém, segundo Silva (2011), isto não acontece: a escritora consegue a proeza de se superar e 

produz seus melhores romances do final do século XIX: A Viúva Simões (1897) e A Falência 

(1901) e seus melhores contos, reunidos no volume intitulado Ânsia Eterna (1903).  

Em um de seus romances mais expressivos, A Viúva Simões, Julia Lopes de 

Almeida ressalta as recomendações às mulheres brasileiras, o que é verificado pela 

representação da viúva Ernestina e o retorno de um amor do passado, Luciano, o qual é 

disputado com a própria filha Sara. O clímax do romance acontece quando a viúva Ernestina 

toma conhecimento dos sentimentos da filha por Luciano por meio de uma conversa entre 

ambas, o que demonstra a ingenuidade da filha em confidenciar seu amor por Luciano à mãe, 

como mostra o fragmento a seguir:  

 

– Deu-me ontem a entender que o Eugênio Ribas quer casar comigo... 
– Sim, quer. 
– Pois eu não quero. (...) 
– Se ele vier pedir a minha mão, não me consulte; diga-lhe logo que eu amo outro. 
– Amas outro? 
– Sim. 
– Quem é esse outro? Perguntou Ernestina com medo. Com uma voz abafada, 
segurando-se ao braço da filha. 
– Luciano (ALMEIDA, 1999, p. 165-166). 

 

Assim, a escritora Norma Telles (2008) condensa o enredo da narrativa afirmando 

que: 

 

[...] temos mãe e filha da alta burguesia apaixonadas pelo mesmo homem. No 
conflito, a mãe experiente e conhecedora das artes da sedução e a filha inocente e 
ingênua, as duas enlouquecem e permanecem encarceradas nos anseios e culpas de 
uma vida sem nenhuma perspectiva, a não ser a regra social do casamento 
(TELLES, 2008, p. 438). 

 

Até o ano de 1897, segundo Santos (2016), a literatura brasileira ainda não tinha 

exposto uma protagonista feminina com tal força dramática como é apresentada no romance 

de A Viúva Simões. Julia soube compor personagens densos, enigmáticos e ambíguos, o que 

levou o público (não só o feminino) a refletir sobre o papel destinado às mulheres daquela 

época. 

Escrito com a mesma intensidade e reeditado em forma de livro no mesmo ano, o 

romance A Falência (1901) também apresenta um enredo com personagens femininas fortes, 



44 

ambíguas e que incitam as normas sociais. O romance, além de ter como tema o adultério e  

um caso concreto de falência seguido do suicídio de uma das vítimas do Encilhamento, traz à 

tona também o trabalho feminino. O enredo apresenta o personagem português Francisco 

Teodoro, que enriqueceu no Brasil com o comércio de exportação, e Camila, esposa de 

Teodoro e amante do médico da família, o Dr. Gervásio. O casal reside com os filhos Mário, 

Ruth, as filhas gêmeas Lia e Raquel; e Nina, uma sobrinha que vive como agregada. O título 

do romance se refere a uma situação de falência vivenciada pelo protagonista, culminando 

com seu suicídio. Com a morte do personagem Teodoro, a esposa Camila, suas filhas e Nina 

se veem obrigadas a lutar pelo próprio sustento. 

O crítico José Veríssimo tece o seguinte comentário após a publicação da obra: ―a 

senhora D. Júlia Lopes de Almeida toma decididamente seu lugar (...) entre nossos 

romancistas‖ (VERÍSSIMO, 1910, p. 141). E, anos depois, ele escreve em seu livro Letras e 

Literatos sobre D. Julia: 

 

Depois da morte de Taunay, Machado de Assis e de Aluísio de Azevedo, o romance 
no Brasil conta apenas com dois autores de obra considerável e de nomeada nacional 
– D. Júlia Lopes de Almeida e o Sr. Coelho Neto, eu, como romancista, lhe prefiro 
de muito D. Júlia Lopes. (VERÍSSIMO, 1936: 15) 

 

No romance A Falência, o tema adultério é colocado de maneira a expor mais 

uma vez o machismo sempre presente na sociedade de tal forma que, o adultério feminino era 

extremamente condenado, tanto na sociedade quanto na literatura. No trecho abaixo, Julia 

Lopes de Almeida, por meio da personagem Camila, contrapõe essa ideia: 

 

Os senhores romancistas não perdoam às mulheres; fazem-nas responsáveis por tudo 
- como se não pagássemos cara a felicidade que fruímos! Nesses livros tenho sempre 
medo do fim; revolto-me contra os castigos que eles infligem às nossas culpas; e 
desespero-me por não poder gritar-lhes: hipócritas! hipócritas! (ALMEIDA, 2003, p. 
71-72). 

 

Assim, conforme De Luca (1999), sucedem-se a publicação de mais meia dúzia de 

romances de sucesso até o início da Primeira Guerra Mundial. Esses romances eram 

primeiramente divulgados em capítulos pela imprensa (Gazeta de Notícias, por O País, ou O 

Jornal do Comércio). É neste mesmo período que seus primeiros trabalhos como teatróloga 

são prestigiados pelo público e pela crítica; a sua permanência na coluna do Jornal O País 

serve de espaço para expor seus pensamentos sobre a causa feminista, assim como seu 

trabalho ―pedagógico‖ junto à população. Soma-se a isso a reimpressão praticamente anual de 

seus livros didáticos (Contos Infantis, 1886, e Histórias da Nossa Terra, 1907, e logo depois 



45 

A Árvore, 1916). Dessa forma, observa-se que Julia Lopes de Almeida foi uma das poucas 

escritoras que conseguiram, na época, concretizar o sonho de viver como profissional das 

letras. 

Ao ser inicialmente publicado em folhetim pelo Jornal do Comércio em 1905 e 

depois editado em livro em 1908, além de ser reeditado em segunda edição em 1935 e depois 

em 1994 a sua terceira edição, o romance A Intrusa é considerado, segundo Silva (2011), uma 

das obras que Julia Lopes de Almeida alcançou sua plena atividade literária, estando ao lado 

dos romances A Viúva Simões e A Falência.  

O romance narra a história do personagem Argemiro Cláudio de Menezes, 

descendente direto dos Iglésias de Menezes, nobres de Portugal, e viúvo há oito anos. O início 

da narrativa se passa na casa de Argemiro, numa reunião promovida por ele em que estavam 

presentes o padre Assunção, o deputado Armindo Teles e Adolfo Caldas, amigo do viúvo. A 

conversa desses personagens gira em torno da decisão de Argemiro em contratar uma 

governanta para sua casa, pois ele quer o prazer de ter a companhia de sua filha Maria da 

Glória, que vive com a sua sogra, a baronesa do Cerro Alegre, numa chácara distante. Todos 

os amigos de Argemiro são contra a contratação de uma governanta; acreditavam que ele iria 

chamar o perigo para dentro de casa. Segundo eles, as mulheres eram sempre um risco: ―Olha 

que essas madamas trazem anzóis nas saias... Quando menos pensares...estás fisgado... Feia 

ou bonita, a mulher é sempre perigosa‖ (ALMEIDA, 1994, p. 5). Porém, Argemiro se mantém 

firme em seu propósito e Alice Galba é a única candidata que se apresenta para o emprego de 

governanta após o anúncio colocado por Argemiro no jornal da cidade do Rio do Janeiro. É a 

única moça que aceitou todas as condições impostas pelo viúvo: cuidar da casa e de sua filha, 

a quem devia dar-lhe modos; e ele nunca poderia ver o seu rosto, jamais encontrá-la, ou seja, 

ela nunca deveria se apresentar diante do viúvo. Assim, ele se manteria fiel à promessa feita a 

sua esposa Maria no leito de morte: jamais se casaria novamente. 

Este é o enredo do romance A Intrusa e que, até o desfecho feliz, muitos conflitos 

e mistérios serão esclarecidos, inclusive no que se refere à Alice, o grande enigma da história, 

personagem que é descrita por todos e sem voz própria, como é o caso da baronesa, que nunca 

concordou com a presença de Alice e tecia os comentários mais maldosos a respeito da moça: 

―Era só o que me faltava... Glória dormir fora de casa, entregue a uma mulher saída Deus sabe 

de onde! Uma mulher de anúncio! Uma...‖ (ALMEIDA, 1994, p. 39). Alice aceita as 

condições impostas pelo viúvo e se apresenta coberta por um véu: ―Argemiro pressentiu 

sinceridade naquela confissão e olhou para a moça. Mal percebeu, através do véu, um rosto 

magro e pálido‖ (ALMEIDA, 1994, pág.8). A governanta representa, para alguns, a intrusa 



46 

que veio tomar o lugar da falecida esposa de Argemiro; e entre estas pessoas está sua sogra, a 

baronesa, que pressiona o genro a manter-se fiel à promessa feita a sua filha: ―A senhora 

repare que esta é uma mulher mercenária, uma alugada, pouco mais do que criada, não passa 

disso... o lugar de Maria é insubstituível no meu coração‖ (ALMEIDA, 1994, p. 41). Nota-se 

neste trecho que, a princípio, o próprio Argemiro revela um olhar preconceituoso em relação à 

governanta, pois para o personagem, uma mulher que tem no trabalho o único meio para 

adquirir sua sobrevivência não é considerada digna de muito respeito ou admiração.  

Outros personagens compõem a trama, como a Pedrosa, uma mulher de 

comportamento ambíguo, pois é ela quem constrói a carreira política do marido, a filha da 

Pedrosa (Sinhá), que se recusa a seguir os planos de casamento traçados por sua mãe, que é 

justamente uni-la a Argemiro, o negro Feliciano, que trabalhava na casa de Argemiro e que 

odiava Alice, a Baronesa Luíza, que tenta a todo custo fazer com que Argemiro não 

descumpra a promessa feita a sua filha no leito de morte e o Barão, que tenta controlar as 

manobras da esposa para que Argemiro despeça Alice de sua casa; além de outros poucos 

personagens que contribuem para compor a narrativa. 

Segundo afirma Costruba (2011), uma das características que se pode frisar na 

temática de praticamente todas as publicações da escritora está na importância da instrução 

feminina. Esta seria, se não a única, a principal forma pela qual a mulher conseguiria tornar-se 

igual aos homens e melhor educar a família, desenvolvendo suas habilidades domésticas. O 

público leitor de Julia Lopes de Almeida ainda era uma minoria: mulheres alfabetizadas com 

acesso a publicações e com um nível socioeconômico favorável. Estas mulheres talvez 

representassem a possibilidade de multiplicação e, consequentemente, conscientização de 

outras mulheres que não deveriam ter tantos fatores positivos em suas vidas. 

Um dos pontos fundamentais da sua escrita é a valorização do estudo feminino, 

que este não deveria ser visto como um desperdício, já que o esperado para todas as mulheres 

era se casar, cuidar da casa e criar os filhos. A autora Julia Lopes de Almeida presumiu que a 

sociedade brasileira poderia se beneficiar com um grau maior de instrução feminina: mulheres 

mais esclarecidas, cultas, formadoras de sua família, conseguiriam formar cidadãos mais 

educados para sociedade. Assim, à mulher da época cabia uma série de deveres, entre os quais 

a educação dos filhos e tudo relacionado ao ambiente doméstico, enquanto que ao marido 

cabia o papel de provedor da família.  

No entanto, o incentivo à educação feminina, tão defendido por Julia Lopes de 

Almeida, refletiria a sutileza para se dar melhores condições à mulher, para que esta sirva, na 

visão machista, bem melhor do que se espera dela: a educação dos filhos e o cuidado com os 



47 

afazeres domésticos. Dessa forma, a mulher brasileira conseguiria uma melhor qualidade 

educacional mesmo que a sombra do patriarcalismo. 

Assim como no romance A Intrusa pode-se observar a importância do trabalho 

feminino, no enredo da obra Correio da roça, publicado em 1913, Julia Lopes também 

explora esta temática. Escrita em linguagem simples e em formato epistolar, a narrativa relata 

as mudanças na vida da viúva Maria, que se vê obrigada a deixar sua residência de luxo na 

cidade, por conta de dívidas contraídas pelo marido, e passa a viver numa antiga propriedade 

rural com as quatro filhas já moças.  

O romance Correio da roça é composto de cinquenta e oito cartas/bilhetes em que 

a personagem Fernanda, amiga de Maria e residente na cidade, tenta convencer Maria, 

insatisfeita com sua vida no campo, de tornar a fazenda Remanso produtiva. Seguindo as 

sugestões da amiga Fernanda, Maria consegue, juntamente com suas filhas, transformar a 

fazenda e a Tapera (propriedade adjacente) em um local aprazível, com criação de galinhas, 

cultivo de plantas, dedicam-se a melhorar a vida de seus colonos, alfabetizam as crianças. Ao 

final do romance, é possível observar a transformação pela qual passou a fazenda e todo o 

povo do Remanso, assim como Maria e suas filhas. Esta obra teve seis edições, de 1913 a 

1933, cuja última edição foi em 1987 pelo Instituto Nacional do Livro.  

A obra Correio da roça ressalta o caráter de educadora de Julia Lopes de 

Almeida, segundo destaca De Luca: 

 

A proposta inicial da escritora extrapola, assim, o plano da mera revalorização ou 
aperfeiçoamento do setor rural de nosso país: esse melhoramento passaria pelo 
―trabalho justo‖ (aqui compreendido como o exercício da atividade transformadora, 
benéfica e solidária) e por um relacionamento mais equilibrado entre o homem e a 
natureza. O sujeito por excelência desse trabalho seria, aliás, não o homem – mas a 
mulher, devidamente instruída e instrumentada para essa missão. (DE LUCA, 1999, 
p. 297) 

 

Publicado no mesmo ano do romance A Intrusa em livro, nas páginas do Jornal 

do Comércio, em formato de folhetim, a obra Cruel amor (1908), foi publicada em livro em 

1911, pela editora Francisco Alves e depois reeditado em 1921 e 1928 pela mesma editora. A 

trama de Cruel amor é ambientada em uma comunidade de pescadores na praia de 

Copacabana. Neste romance é possível observar, por meio da descrição de Julia, a 

‗modernização‘ da capital federal, ou seja, a orla que antes era habitada por pescadores e que 

depois passou a fazer parte do espaço urbano, como é possível observar na seguinte passagem 

da obra: 

 



48 

Demais a mais o diabo da gente rica ia invadindo a praia, transformando as antigas e 
pobres habitações em casas confortáveis, empurrando para longe da orla do mar os 
pobres que do mar viviam e careciam a todo instante de estar junto dele. Os 
felizardos eram o João Sérvulo e Lino, que tinham sabido bem guardar o seu ninho 
no sopé da Igrejinha, ali mesmo de sentinela às canoas... (ALMEIDA, 1911, p. 269) 

 

A trama se desenvolve através de duas narrativas paralelas: a relação amorosa 

entre Ada e Rui, que são namorados de infância, e que depois essa relação se transforma em 

um triângulo amoroso, pois Ada se apaixona por Eduardo Guedes, moço rico, filho de 

senador; o outro triângulo amoroso envolve os personagens Maria Adelaide e Flaviano, 

namorados devido a uma promessa feita pela mãe de Adelaide, em que é desfeita quando 

Maria Adelaide se apaixona pelo pescador Marcos. Ao final do romance, Adelaide é morta 

pelo seu noivo Flaviano. A narração da cena da morte da personagem Adelaide assemelha-se 

aos das peças shakeasperiana, em que se apresenta um diálogo fragmentado em que há o 

confronto entre os personagens masculino e feminino no qual se revela o preconceito de raça 

e de gênero e a dominação masculina: 

 

– Pode dizer o que quiser; não me importa: você agora daqui não sai, é minha, é 
minha! [...] [...] [...] 
– Pensa que por Marcos ser branco é melhor do que eu? ! Ele me paga![...] você, 
está nas minhas mãos!...  
– Negro!  
– Agora sou negro [...] mas antes bem que você me queria.  
– Eu não gostava de você como gosto de...  
– Cala a boca, diabo!  
– Sou noiva de Marcos!  
– Cala a boca, ou te mato!  
– Pode matar, mas é só dele que eu gosto, ouviu bem? Só, só, só!  
Era demais! Cego de raiva, Flaviano sacou a faca do cinto e cravou-a repetidas vezes 
no coração de Maria Adelaide. (ALMEIDA, 1911, p. 324) 

 

No romance Cruel amor, Julia Lopes de Almeida traz uma problemática social 

muito comum nos dias de hoje: a violência contra a mulher na sua forma mais aguda, ficando 

evidente, neste enredo, a relação de poder existente entre os gêneros, quando o homem 

assassina a mulher por ele se considerar seu proprietário, ou seja, com o intuito de preservar o 

domínio masculino sobre o feminino.   

Conforme Salomoni (2005), durante sua carreira literária, Julia Lopes de Almeida 

sempre demonstrou zelo e seriedade com o seu trabalho como escritora, no qual é possível 

observar as influências naturalistas, presentes na sua escrita assim como o predomínio de 

personagens femininas como dirigentes das suas narrativas.   

O aprimoramento narrativo de Julia Lopes de Almeida pode ser notado também 

no romance-folhetim A Silveirinha, cujo subtítulo intitula-se crônica de um verão, que foi 



49 

publicado no mesmo ano de Correio da roça, entre abril e maio de 1913, e em livro no ano 

seguinte (1914), pela editora Librairie Aillaut (parceira da Francisco Alves editora). Nessa 

obra, Julia Lopes de Almeida apresenta um dos seus ápices técnicos no que se diz respeito ao 

ato de narrar, em que a figura do narrador fica em segundo plano, dando voz e mais 

independência às ações dos personagens no texto, elegendo as cenas dialogadas como um 

recurso, apresentando um texto rápido e leve.  

No enredo de A Silveirinha, tem-se a luta da personagem principal, que dá título 

ao romance, na conversão de seu marido ateu, como é possível verificar no trecho a seguir: 

 

– Já me disseram. Contaram-me até que, por saber disso, a Silveirinha, ao ser 
chamada pelo pai à sala para responder ao pedido do noivo, se apresentou com todas 
as insígnias religiosas que pôde arranjar na ocasião: fita ao pescoço, de Filha de 
Maria; no peito todas as medalhas de santos e santas da corte celeste; e, pendente 
das mãos, um grande rosário de contas grossas como arçás (ALMEIDA, 1997, p. 
23). 

 

No fragmento acima é possível observar uma personagem feminina que tem 

supostamente um fanatismo religioso, caracterizado pela sua vestimenta e no modo como se 

apresenta para o futuro marido, o qual durante toda a narrativa tenta convertê-lo ao 

catolicismo. Além de apresentar fortes críticas ao clero, o romance expõe também como as 

damas da alta sociedade gostam de intrigas e fofocas, como mostra o trecho a seguir: 

 

– As duas Silveirinhas parece que estão procurando alguma cousa...  
– Maridos! A mais nova está cada vez mais esganiçada... Será de tanto cantar 
soprano? Ontem na capela do Colégio fiquei arrepiada ao ouví-la.  
A Guiomar foi pedida em casamento por um médico velhote, um tal Jordão 
(ALMEIDA, 1997, p. 22) 

 

Segundo afirma a escritora Norma Telles, se referindo ao contexto da obra, 

―mulheres e (de) seus amantes, das damas que falam francês e futricam. Mas, especialmente, 

de uma intriga clerical‖(TELLES, 1987, p. 466). Tem-se, portanto, mais um romance em que 

Julia Lopes de Almeida dá visibilidade a uma personagem feminina colocando-a em atrito 

com as convenções sociais e o patriarcalismo, expondo as diferenças de pensamento feminino 

e masculino por meio de ironia fina, apontando acusações, mas sem sentenciar a atitude dos 

personagens.  

Em relação à produção romanesca de Julia Lopes de Almeida no período de 1914-

1918, esta sofreu algumas adversidades por conta do período da Primeira Guerra Mundial, 

pois ficou impedida de viajar para Europa e, em seguida, pelos problemas de saúde contraídos 

pela escritora, mas que não a impossibilitaram de escrever peças teatrais como Quem não 



50 

perdoa (1917), Doidos de amor (1917), Nos jardins de Saul (1917); o volume A Isca (1922), 

que é composto por quatro pequenos trabalhos intitulados pela autora como novelas, são eles: 

A Isca (1922), O homem que olha para dentro (1922), O Laço Azul (1922), O dedo do velho 

(1922); um volume de jardinagem (Jardim florido - 1922), e várias conferências, que mais 

tarde foram lançadas em formato de livreto. Dessa forma, pode-se contemplar outra faceta da 

escritora: conferencista. A exemplo dessa atividade da escritora tem-se as conferências 

proferidas em 1918, abordando a temática feminina: A mulher e a arte e A moda e a mulher; 

Brasil (1922), ministrada em Bueno Aires diante do Conselho Nacional de Mulheres da 

Argentina, e a conferência Oração a Santa Doroteia, pronunciada no início do século XX, 

como parte da segunda série de preleções literárias patrocinadas pela Biblioteca Nacional do 

Rio de Janeiro, no auditório do Instituto Nacional de Música.   

A conferência A mulher e a arte, proferida em Bagé, RS, e depois reapresentada 

em outros locais, apresenta como discussão a dificuldade enfrentada pelas mulheres artistas, 

especialmente as escritoras do século XIX, em não conseguir reconhecimento no ramo da 

arte. Ao proferir a palestra, a autora cita vários nomes, exemplos de mulheres que não tiveram 

sua verdadeira aprovação pelo importante papel que desempenharam no campo da escrita, 

além de se observar a descrição de uma relação de poder estabelecida pela sociedade 

patriarcal, numa luta inglória entre a arte de escrever e a obediência das convenções sociais, 

obrigando a mulher a seguir papeis pré-determinados a ela. Dessa forma, segue uma passagem 

de um documento da palestra5 retirado do livro O funil do diabo (2015), descoberta feita pela 

escritora Zahidé Muzart6 e que se encontra no acervo da escritora Julia Lopes de Almeida 

disposto na Academia Brasileira de Letras:   

 

Por mais imperiosa que seja a vocação das mulheres à arte, quando a professam, 
ficam quase sempre em meio caminho. Aos nomes rutilantes de uma Vigée Le Brun 
de uma Rose Bonheur, de uma George Sand ou Mmes Ackerman e pouco mais, faz 
fundo uma onda imensa de outros nomes representativos de merecimentos 
verdadeiros e de tenazes esforços, mas que não chegaram nunca a atingir o Zenith da 
arte e raramente alcançaram mesmo nivelar-se aos maiores artistas masculinos seus 
contemporâneos. Para uma mulher conseguir em arte metade do que consegue um 
homem, de igual talento e de igual vontade, tem que despender o décuplo do 

                                                 
5 Segundo Elenita Manchope (2016), as palestras proferidas por Julia Lopes de Almeida eram noticiadas nos 
jornais da época assim como as homenagens que a escritora recebia. Essa informação da estudiosa Elenita 
Manchope foi retirada do acervo pessoal da escritora Julia Lopes de Almeida. 

6 A pesquisadora Zahidé Muzart desenvolveu um estudo arqueológico em relação às produções de autoria de 
feminina, dentre suas descobertas, estão algumas publicações de Julia Lopes de Almeida, cita-se como exemplo 
a obra O funil do diabo, em que se tem uma passagem de um documento de uma das palestras proferidas por 
Julia Lopes de Almeida.  



51 

esforço, não só porque o mundo preparou melhor a competência masculina, 
desenvolvendo-lhe, progressivamente e constantemente, a inteligência, como 
também porque ele conta com maior simpatia das populações e o estímulo sugestivo 
dessa predisposição! É evidente que nem estas escritoras nem todas as outras que de 
algum modo tenham recebido manifestações de apreço, foram agraciadas pelo 
simples motivo de serem senhoras, mas porque não lhes puderam negar o que elas 
conquistaram à força de talento, que não tem sexo, embora o mundo teime em vesti-
lo de calças quando o quer adular! O das mulheres como disse o poeta Castilho: ―foi 
atirado para a roda dos enjeitados‖. Mas da roda ou do cárcere, quando tenha 
nascido o filão luminoso do sonho, ele despertará cedo ou tarde, torcendo grades ou 
arrancando fechaduras. Tudo se pode escravizar no mundo, menos o pensamento de 
Júlia Lopes de Almeida.   

 

Com essa discussão proferida em sua palestra, Julia Lopes de Almeida antecipa o 

pensamento de Virginia Woolf, quando afirma que para uma mulher conseguir ser valorizada 

no campo da arte tem que consumir o dobro do esforço. Nessa perspectiva, Virginia Woolf 

também apresenta em seu ensaio Um teto todo seu o modo como a sociedade patriarcalista 

recepciona o romance de autoria feminina: 

 

E uma vez que o romance equivale à vida real, seus valores são, em certa medida, os 
da vida real. Mas é óbvio que os valores das mulheres diferem com frequência dos 
que foram forjados pelo outro sexo; naturalmente, é assim. Ainda assim, são os 
valores masculinos que prevalecem. (WOOLF, 2014, p. 106-107)  

 

Nota-se a preocupação de ambas as autoras com a posição social da mulher, sendo 

que Julia Lopes de Almeida trazia demandas em seus textos em prol dos direitos femininos, 

embora com certo recato. Esses avanços e recuos da escrita da autora são de certa maneira 

diplomáticos, como uma espécie de regra existente entre as mulheres escritoras da época.  

Como também afirma Virginia Woolf, em seu livro Um teto todo seu, quando faz 

referência às escritoras dos séculos XVII e XVIII, em que demonstra a importância dessas 

mulheres no fazer artístico literário, pois elas foram componentes essenciais para a 

consolidação da literatura feminina: 

 

Sem essas precursoras, Jane Austen, as Brontës e George Eliot não poderiam ter 
escrito nada, da mesma forma que Shakespeare não teria escrito nada se não fosse 
Marlowe, ou Marlowe por Chaucer, ou Chaucer pelos poetas esquecidos que 
abriram caminho e domaram a ferocidade natural da língua. Pois as obras-primas 
não nascem de eventos únicos e solitários; são resultado de muitos anos de 
pensamento comum, de pensamento coletivo, de forma que a experiência da massa 
está por trás de uma voz única. (WOOLF, 2014, p. 96) 

 

Como ilustração dessa ideia, em pleno século XXI, em entrevista exibida no 

programa O Som do Vinil no dia 26 de agosto de 2019, a cantora e compositora Fernanda 

Takai expõe a sua preocupação em fazer seu trabalho como artista com mais zelo e 



52 

responsabilidade do que os homens dentro de sua profissão: ―(...) pois se eu não fizer o meu 

[trabalho] direito, eu vou atrapalhar as meninas que vêm depois‖. Assim, fica a análise do 

quanto foi difícil para Julia Lopes de Almeida ser escritora há mais de um século atrás, ao 

mesmo tempo em que reforça a ideia da escritora de que a mulher sempre tem que 

empreender mais esforço que um homem para se realizar profissionalmente. 

A ousadia da escrita de Julia Lopes de Almeida estava em apresentar o 

protagonismo feminino como um sujeito de discurso e autonomia própria, transgredindo o 

que era pré-estabelecido ao seu sexo e que, mesmo de forma indireta, a autora expôs em seus 

textos críticas a valores e estruturas sociais com as quais o feminismo tinha como suas 

reivindicações. Julia, apesar de sua consciência de gênero, não travou uma luta direta com a 

sociedade patriarcalista, ao contrário, fomentou um espaço para discussão e negociação entre 

os gêneros, ou seja, se utilizava das regras sociais impostas à mulher para, espertamente, 

apresentar argumentos favoráveis à independência feminina.  

A estrutura de seus escritos era conservadora em sua apresentação, mas dentro das 

linhas textuais apresentava-se como uma mulher preocupada com a realidade social feminina 

nos termos de sua situação de inferioridade, por conta do gênero e, em certos casos, agravada 

ainda mais em sua realidade por falta de recursos econômicos como no romance A Intrusa, 

em que a mulher se torna provedora de seu próprio sustento. Também é recorrente o papel de 

incentivadora da educação feminina como forma de garantir a igualdade entre os sexos. Na 

obra A Intrusa, Julia Lopes enfatiza a importância da educação feminina por meio das 

palavras do personagem Argemiro, viúvo e pai de Maria de Glória, sua única filha que vive 

aos cuidados de sua sogra, a baronesa: 

 

O pai informou-se, voltando-se para o sogro:  
– Como vai ela na leitura?                     
O velho abanou a cabeça, sorrindo; mas a avó exclamou, dirigindo-se ao Caldas: 
– Se ela quisesse! Não imagina o talento que aquela menina tem! Aprende tudo com 
uma facilidade espantosa, de relance! Mas o diabo é que ela não quer! – asseverou o 
avô, rindo. 
– Ora! não é tanto assim; o Sr. Caldas é capaz de pensar que a nossa Glória é uma 
analfabeta! 
– Quase. 
– Ora, não digas isso! Ela lê... e escreve... e demonstra muito jeito para a música. 
Afinal, não se educa para doutora nem para professora. No meu tempo não se exigia 
tanto... 
– Não é razão. A mulher hoje precisa ser instruída, solidamente instruída, mamãe, e 
eu quero, eu exijo que minha filha o seja. (ALMEIDA, Julia Lopes de, pág. 17) 

 

Segundo a escritora Marly Vieira, ―o desamparo feminino é diretamente 

proporcional a sua ignorância intelectual e, sendo assim, é a própria sociedade a responsável 



53 

pelas dificuldades que as mulheres enfrentam‖ (VIEIRA, 2011, p. 6). O que se observa nos 

romances de Julia Lopes de Almeida, no que tange a sua preocupação com a situação das 

mulheres na sociedade brasileira do começo do século XX, é ainda mais evidente nas 

produções de contos e crônicas. Assim, além das crônicas publicadas no jornal O País, em 

que foi assinante de uma coluna por mais de trinta anos intitulada de ―Dois dedos de prosa‖, 

teve reunida boa parte de sua produção nas obras Livros das noivas (1896), Livro das donas e 

donzelas (1906) e Eles e Elas (1910). As últimas produções de Julia Lopes de Almeida, já na 

primeira década do século XX, na crônica Eles e Elas, a autora descreve uma verdadeira 

guerra dos sexos, onde expõe os conflitos entre homem e mulher.  

Quanto aos volumes de crônicas intitulados Livro das donas e donzelas e Livro 

das noivas, apresenta-se praticamente como um manual para todas as situações da vida 

cotidiana da mulher brasileira com conselhos, dicas sobre questões as mais variadas, desde 

higiene pessoal até os próprios costumes que se modificavam com os novos ares da Belle 

Époque. A autora, nesses volumes, continuava em sua campanha pela educação feminina, 

para isso utilizava-se de argumentos que reforçavam a mudança de costumes, princípios dos 

quais a mulher brasileira parecia ainda não estar consciente: 

 

Convenci-me hoje de que todas as mulheres devem ter uma profissão. Conheço duas 
senhoras desgraçadas. Uma ficou órfã, a outra viúva, e nenhuma está habilitada a 
bem ganhar a vida. Lembrei-lhes o comércio. Não sabem contabilidade. Lembrei-
lhes a tipografia, a telegrafia, a gravura, a farmácia, mas de que expedientes se hão 
de valer para sustentar a família enquanto estudem? Este exemplo fez-me tremer. Se 
eu tiver filhas... por Deus! Que hei de prepará-las para poderem vencer estas 
dificuldades! (ALMEIDA, 1905, p. 128) 

 

Já no que diz respeito aos contos, Julia Lopes os reuniu em um volume intitulado 

Ânsia Eterna (1903), sendo reeditado posteriormente em 1938, obra a qual está inserido o 

conto Os porcos, premiado pela Gazeta de Notícias e elogiado por Lucia Miguel Pereira como 

sendo ―aquela em que, sem nada perder de sua singeleza, ela aproveitou com mais arte os 

recursos de escritora e deixou mais patente a sua sensibilidade‖ (PEREIRA, 1950, p. 267).  

O enredo de Os Porcos traz uma inovação no protagonismo das personagens de 

Julia: a personagem principal do conto chama-se Umbelina, uma cabocla de cabelos negros e 

feições de índia, que engravida e é rejeitada pelo pai da criança. O enredo de Os Porcos 

centra-se em uma única personagem, que vivencia um conflito interno diante de uma gravidez 

não planejada:  

 



54 

Quando a cabocla Umbelina apareceu grávida, o pai moeu-a de surras, afirmando 
que daria o neto aos porcos para que o comessem. O caso não era novo, nem a 
espantou, e que ele havia de cumprir a promessa, sabia-o bem. Ela mesma lembrava-
se, encontrara uma vez um braço de criança entre as flores douradas do aboboral. 
Aquilo, com certeza, tinha sido obra do pai. Todo o tempo da gravidez pensou, 
numa obsessão crudelíssima, torturante, naquele bracinho nu, solto, frio, resto dum 
banquete delicado, que a torpe voracidade dos animais esquecera por cansaço e 
enfartamento. Umbelina sentava-se horas inteiras na soleira da porta, alisando com 
um pente vermelho de celuloide o cabelo negro e corredio. Seguia assim, 
preguiçosamente, com olhar agudo e vagaroso, as linhas do horizonte, fugindo de 
fixar os porcos, aqueles porcos malditos, que lhe rodeavam a casa desde manhã até a 
noite (ALMEIDA, s/d, sem numeração de página). 

 

Sem o apoio paterno e com receio de que seu pai pudesse cumprir a promessa de 

entregar seu filho aos porcos, Umbelina foge dos animais na hora de dar à luz, mas a 

personagem não resiste à dor do parto e morre vendo seu filho ser levado por uma porca. Uma 

curiosidade envolve este conto: numa entrevista dada ao jornalista João do Rio, Julia Lopes de 

Almeida revela que apenas duas de suas obras não foram produzidas de maneira ficcional, 

mas calcadas em realidade. A autora se referia ao conto Os porcos e ao romance A família 

Medeiros. 

A reedição do volume de contos Ânsia Eterna, em 1938, passou por algumas 

modificações feitas pela própria autora devido ao sucesso de público e a procura nas livrarias. 

Dessa forma, Julia Lopes de Almeida resolveu, então, que faria uma nova publicação da obra 

retirando alguns contos e inserindo novos, que foram escritos posteriormente após a primeira 

edição.  

Apesar de o nome de Julia Lopes de Almeida não figurar na história da literatura 

brasileira como escritora, o autor inglês Laurence Hallewell, pesquisador da história do Brasil 

nos anos de 1980, destacou que esta autora conseguiu a façanha de reeditar tantas vezes 

alguns de seus livros. Essa afirmação recebe ecos nos estudos da historiadora da literatura 

Maria de Lourdes Eleutério, denominado Vidas de Romance, Assim, Laurence Hallewell 

enumera algumas das obras reeditadas: 

 

Seus Contos infantis (1886) e Viúva Simões (1897), foram ambos publicados em 
Lisboa. A Garnier publicou Ânsia eterna, em 1903, a Intrusa (1908), Eles e elas 
(1910) e Correio da Roça (1913) saíram pela Alves, que continuou a reeditar suas 
obras anteriores até a terceira edição de Amor cruel, em 1928, apesar de Leite 
Ribeiro ter publicado a Isca, de 1922. Na década de trinta, ela foi editada pela Cia. 
Editora Nacional e A Casa verde em 1932. (HALLEWELL, 1985: 221) 

 

Outras edições de contos infantis constam da lista de produção artística da 

escritora. São elas: Histórias da nossa terra, editado pela Editora Francisco Alves do Rio de 



55 

Janeiro em 1907, o qual teve vinte e uma edições, sendo a última em 1930; e o conto Era uma 

vez..., lançado pela Editora Jacintho Ribeiro dos Santos do Rio de Janeiro, em 1917.   

No que se refere à produção ensaística de Julia Lopes de Almeida, tem-se a 

publicação de Cenas e paisagens do Espírito Santo na Revista do Instituto Histórico e 

Geográfico Brasileiro. Trata-se da segunda parte de uma monografia descritiva de uma 

viagem feita ao Espírito Santo em 1911. Em 1925, é publicada a obra Maternidade pela 

Editora Olívia Herdy de Cabral Peixoto do Rio de Janeiro, produção lançada inicialmente no 

Jornal do Comércio do Rio de Janeiro no período de 19 de agosto de 1924 a 24 de agosto de 

1925 e que alcança grande sucesso de público, tanto quanto seus romances. A obra Oração à 

bandeira também foi publicada pela Editora Olívia Herdy de Cabral Peixoto, após publicação 

de Maternidade em 1925. 

Em relação às traduções da obra de Julia Lopes de Almeida, tem-se como 

primeira tradução o conto As Rosas, inserido no volume Ânsia Eterna e traduzido para o 

francês em 1914, publicado no Paris Journal sob o título de Le Roses. Já a segunda tradução 

foi para o espanhol: o conto A Caolha, publicado no jornal La Nación, de Buenos Aires, em 

1922, o qual recebeu o título de La Tuerta. Em sua passagem pela França, quando morou lá 

com sua família no período de 1925 a 1932, o conto Os Porcos foi traduzido para o francês 

em 1929, publicado no Tomo XVII, nº 28 da Revue de L’Amérique Latine, de Paris sob o 

título LesPorcs. Enquanto que os romances Memórias de Marta e A Família Medeiros 

também foram traduzidos para a língua francesa em 1928 por Jean Duriau, editados pela 

Dunquerke: Imprimerie Du Commerce – G. Guibert e publicados juntos no livro Deux 

Nouvelles Brésiliennes. 

A escritora Julia Lopes de Almeida também teve algumas traduções realizadas 

postumamente: a primeira foi o conto A Caolha, em 1946, em foi retraduzido para língua 

espanhola e republicado por duas vezes por Braulio Sánchez-Sáez no livro Primera Antología 

de Cuentos Brasileños; a segunda, mais recente, datada de 2005, foi feita por Florencia 

Garramuño no livro Vereda Tropical: Antología del cuento brasileño. A escritora Julia Lopes 

de Almeida também teve traduzido pela primeira vez o livro de crônicas Eles e elas por 

Amalia Sato, sob o título Ellos y Ellas em 2012. 

Quanto às adaptações da obra da escritora, em março de 2007, foi exibida na TV 

Cultura o conto A Caolha, em que a atriz Marília Pêra interpretava a personagem principal. 

Recentemente, uma das obras de Julia Lopes de Almeida foi transposta para outro modo 

literário e lançada pela editora Sesi-SP. Em formato de historinhas em quadrinhos, foi lançada 

a obra Ânsia Eterna, adaptação feita pela quadrinhista Verônica Berta, que se inspirou na obra 



56 

de Julia Lopes de Almeida para publicar seus primeiros quadrinhos, os quais estão inseridos o 

conto Os Porcos. A escolha da artista, segundo entrevista presente no site Vitralizado 

(maio/2018), considera que Julia foi ―uma das autoras que marcou a história da nossa 

literatura e [que buscou] despertar a reflexão sobre as diferentes posições da mulher na 

sociedade‖. Ainda em relação aos contos Os Porcos e A Caolha, a quadrinista Verônica Berta 

também expõe que: ―Além de abordar questões que diziam respeito à mulher branca, como a 

de ser idealizada pelos homens como a mãe perfeita dos seus filhos (Ânsia Eterna), a Júlia 

considerava relevante representar a situação de uma camponesa cabocla que sofria as 

consequências do patriarcado (Os Porcos), ou desromantizar a maternidade com uma 

trabalhadora negra (A Caolha)‖. 

As últimas publicações de Julia Lopes de Almeida datam o ano de 1932, quando 

escreve o romance A casa verde, escrito em colaboração com seu marido Filinto de Almeida e 

publicado pela Editora da Companhia Nacional, sendo que sua primeira veiculação foi em 

folhetim no Jornal do Comércio no período de 18 de dezembro de 1898 e 16 de março de 

1899. Seu último romance, intitulado Pássaro tonto, foi publicado postumamente, em 1934. 

Nele é possível verificar o declínio da escrita de Julia Lopes, traduzido nas palavras de Norma 

Telles (1987), por apresentar um ―certo desânimo, desconforto, e até mesmo uma desistência 

ou afrouxamento da energia e força com que até então conduzira suas batalhas em prol das 

mulheres‖ (TELLES, 1987, p. 474). 

Desse modo, é possível observar que durante a carreira literária de Julia Lopes de 

Almeida, a escritora obteve prestígio e uma boa relação com o público em geral, imprensa e 

seus pares da escrita, os quais revelavam grande apreço pelo seu trabalho. Sua acolhida por 

parte do público leitor deve-se a ―um estilo pessoal, marcando uma fala, particularizando sua 

visão de mundo, comumente usando a primeira pessoa e envolvendo o leitor para alguém bem 

próximo de si (...)‖ (MOREIRA, 2003, p. 80), o que vem a corroborar com o número de 

edições, reedições, traduções de suas obras.  

No entanto, segundo Salomoni (2005), apesar do sucesso com público e também 

de ter atraído elogios por parte de alguns críticos, como José Veríssimo e Anselmo Ribas, 

Julia Lopes de Almeida também foi vista de forma indiferente por parte de críticos como 

Silvio Romero, Araripe Junior e Agripino Grieco. Um fato interessante é que mesmo sendo 

elogiada por José Veríssimo pela escrita de seus romances, Julia Lopes e outras mulheres 



57 

escritoras7 da sua época ficaram de fora da obra do crítico quando ele escreveu História da 

Literatura Brasileira, publicada em 1916, tendo em vista que para a composição de sua obra 

o autor levou mais em consideração as críticas de cunho androcêntrico.  

A postura contraditória de José Veríssimo fica mais evidente quando é publicado 

em 1911, na Revista Americana, no Rio de Janeiro, um artigo de sua autoria sob o título O 

movimento literário brasileiro de 1910, em que o crítico comenta a coletânea de crônicas de 

Julia Lopes de Almeida, Eles e Elas, tecendo-lhes elogios e assim declara: 

 

A autora é, não a mais ilustre escritora brasileira, mas de algum modo a única cuja 
obra não seja feita por diletantismo ou para quem as letras não sejam uma art 
d‘agrement como o piano ou os bordados, mas uma profissão ou pelo menos um 
mister exercido por vocação e seriedade. Neste momento é a única romancista da 
nossa língua, com uma obra já considerável pelo volume e mérito.  

 

Nota-se com a conduta adversa de José Veríssimo à ideologia da sociedade 

machista da época: não era possível admitir que uma mulher escritora pudesse estar registrada 

na história da literatura, pois isto seria uma confirmação da sua intelectualidade, além de 

revelar que a mulher poderia desempenhar outros papeis, ocupar novos espaços. Dessa forma, 

reconhecendo tal feito feminino, se afastaria os obstáculos para que a qualidade de sua escrita 

fosse verdadeiramente analisada, estudada, causando um embate intelectual, ou seja, uma 

guerra dos sexos ou até uma ameaça literária.    

Outro autor que também corrobora do mesmo pensamento de José Veríssimo é 

Lucio de Mendonça, que considera Julia Lopes de Almeida e outras escritoras como sendo 

mulheres que escrevem ―tão bem‖8 como se fossem homens. Um exemplo desta sua 

afirmação está inserido no Almanaque Brasileiro Garnier (1903-1914), em que se pode 

observar o reconhecimento por parte do crítico no que diz respeito ao fazer literário feminino 

como sendo similar à escrita masculina:  

 

... – Observemos que há nas três uma feição comum à índole máscula do seu talento. 
É observação antiga que em cada escritora perde a humanidade uma mulher. No 
nosso caso ainda a observação em parte se verifica ser exata; mas só em parte, ou em 
certo sentido: a varonilidade do espírito destas três senhoras [Julia Lopes de 
Almeida, Júlia Cortines e Francisca Julia] não lhes tira, mesmo literariamente 
falando, as graças do sexo - a delicadeza do sentimento, a finura da análise, 

                                                 
3 Destacam-se os nomes das escritoras Júlia Cortines, Francisca Júlia, Maria da Clara Cunha Santos e Pérpetua 
do Valle. SALOMONI, Rosane. A escritora/Os escritos/A escritura: o lugar de Julia Lopes de Alemeida na 
ficção brasileira, 2005, p. 97. 

8 Este elogio configura mais uma vez a ótica machista do cânone literário. 



58 

acomoção mais vibrante e todo o encanto do recato... (Lúcio de Mendonça, 
Almanaque Brasileiro Garnier, Rio de Janeiro, março de 1907, p.247) 

 

Conforme Rosane Salomoni (2005), em sua tese intitulada A escritora/Os críticos/ 

A escritura: o lugar de Julia Lopes de Almeida na ficção brasileira, são apresentadas duas 

causas para o esquecimento da escritora Julia Lopes de Almeida da história da literatura 

brasileira: 

 

O primeiro, o de pertencer àquele grupo que foi relegado ao limbo da história 
cultural: os pré-modernistas, visto terem sido soterrados pela avalanche cultural e 
estética do Modernismo de 22. O outro, que parece muito claro: o de ser mulher. 
Além do mais, por seus escritos conterem sentimentalismo, o cotidiano feminino e 
as questões relacionadas ao envolvimento mãe-filha(o), assuntos nada épicos ou 
relevantes se considerados em relação aos romances escritos por autores homens no 
mesmo período. (SALOMONI, 2005, p. 79)  

 

Segundo Lafetá, o Modernismo também proporcionou uma oportunidade para o 

embate das ideias e para a visualização de novos autores e tendências, que ―(...) inserindo-se 

dentro de um processo de conhecimento e interpretação da realidade nacional [o movimento] 

não ficou apenas no desmascaramento da estética passadista, mas procurou abalar toda uma 

visão do país que subjazia à produção anterior à sua atividade‖ (LAFETÁ, 2000, p. 21). Dessa 

forma, os autores anteriores ao movimento modernista foram sendo gradualmente esquecidos. 

Diante do exposto, de acordo com Salomoni (2005), nota-se que a obra de Julia 

Lopes de Almeida era avaliada sob o estigma de ser produzida por uma mulher que, talvez, se 

fosse homem seria muito mais valorizado e seriamente avaliado. Nessa perspectiva, é possível 

compreender o paradoxo reconhecimento versus apagamento que aconteceu com a carreira 

literária de Julia Lopes de Almeida. A escritora, mesmo tendo sido ocultada dos registros 

literários, desempenhou papel importante na literatura brasileira, pois suas obras já apontavam 

as fissuras existentes na sociedade do final do século XIX e início do século XX.  

A escritora da Belle Époque tem sua produção literária interrompida quando 

falece em 30 de maio de 1934, na cidade do Rio de Janeiro, em decorrência de malária 

adquirida por ocasião de uma viagem empreendida ao continente africano, a qual foi com o 

objetivo de auxiliar a filha que estava doente. Depois de passar três meses em solo africano, 

Julia, Lucia e os familiares da filha retornam ao Brasil no dia 22 de maio de 1934. Durante o 

retorno da viagem, os tripulantes do navio foram acometidos por um surto de malária e, Dona 

Julia, por estar cuidando da filha e das netas, acabou contraindo a doença. Apesar de todo o 

cuidado médico recebido no Brasil, a escritora não resiste e vem a falecer antes de completar 

72 anos. 



59 

A escritora recebeu muitas homenagens póstumas, que lhe foram prestadas tanto 

pelo público como pela imprensa nacional e internacional, quanto pela Academia Brasileira 

de Letras, parentes, amigos e, especialmente, pelo seu marido Filinto de Almeida, que publica 

o volume de versos intitulado Dona Julia, após quatro anos de seu falecimento. 

Julia Lopes de Almeida foi dona de uma extensa carreira literária, conseguiu 

lograr êxito em seu ofício de escritora e obter reconhecimento nacional e em outros países, 

tanto pelo público quanto por parte da crítica. Foi uma das figuras atuantes em prol dos 

direitos das mulheres, ao mesmo tempo que suas obras assim como de outras escritoras do 

século XIX continuam contribuindo para o desvelamento da produção literária feminina, a 

qual terá maior ênfase a partir dos estudos da crítica e da autoria feminina. 

  



60 

3 A CONTRIBUIÇÃO DA CRÍTICA LITERÁRIA FEMININA PARA OS ESTUDOS 

SOBRE A AUTORIA FEMININA E SOBRE A REPRESENTAÇÃO FEMININA NA 

LITERATURA 

 

 

3.1 O Feminismo 

 

 

―Tudo se pode escravizar no mundo, menos o pensamento‖. Essas palavras foram 

proferidas pela escritora Julia Lopes de Almeida em uma conferência intitulada A mulher e a 

arte, na cidade de Bagé, no Rio Grande do Sul, ocorrida entre os dias 13 e 14 de julho de 

1918. Assim, a escritora Julia Lopes de Almeida confessa a opressão sofrida pelas mulheres 

no século XIX e início do século XX no que diz respeito à condição feminina. Seguindo as 

reflexões da autora, observa-se que a escrita de autoria feminina sempre esteve à margem, era 

vista como algo irrelevante, dessa forma, a mulher era afastada da literatura brasileira, seja 

por questões de pensamentos androcêntricos impostos pela cultura patriarcal dominante, seja 

por questões atreladas ao preconceito social que sempre cerceou a escrita feminina. 

O silenciamento histórico da escrita de autoria feminina é reflexo de uma 

sociedade machista, pois permanece ainda em grande parte a mulher ocupando um espaço 

inferior ao do homem. Seu papel na sociedade patriarcal era de mãe, esposa e ―rainha do lar‖, 

pois não cabia às mulheres a função de escrever, de expressar seus sentimentos e 

pensamentos. Após o nascimento eram controladas pelo pai e, quando se casavam, o controle 

passava a ser do marido, ou seja, à mulher foi imposta a condição de não poder a sua própria 

vida. ―Primeiro tinham de obedecer ao pai, acatando a escolha do matrimônio que este 

fizesse; depois ao marido, que era seu amo, com o apoio da lei. Mas não parava por aí a 

escravidão feminina: a mulher ainda pertencia aos filhos, e não podia se abster dos trabalhos 

manuais e da casa, mesmo que gostasse de outras coisas‖. (LOBO, 2007, p. 24) 

O longo período de invisibilidade feminina e o estudo sobre a história das 

mulheres revelam muito sobre qual foi e qual é o seu lugar no mundo e também na sociedade 

brasileira, pois sua história oscilou entre formas muito variadas, como exclusão, tolerância e 

banalização. Tendo como fio condutor a opressão e a exploração feminina a quem estavam 

sendo submetidas, as mulheres gradativamente rebelaram-se. A partir dessas considerações, a 

história de luta das mulheres toma impulso com os movimentos feministas, surgidos a 

princípio na Europa e nos Estados Unidos. 



61 

Conceituar ou ter uma definição do termo feminismo não é algo fácil, pois ainda 

que este vocábulo tenha surgido em meados do século XIX, a forma de compreendê-lo e o 

modo como ele atua na sociedade hoje, é bem diferente do local e da época onde se originou 

(Estados Unidos), pois este termo não está mais limitado a esse período histórico. Segundo 

afirma a cientista política Jussara Reis Prá, ―trata-se, na verdade, de um termo extremamente 

flexível, uma vez que compreende todo um processo de transformação‖ (PRÁ, 1997, p. 43). 

Foi, a partir do movimento feminista, que se começou a questionar a histórica desigualdade 

entre os gêneros imposta pela sociedade patriarcal. Bandeira e Melo corroboram a ideia de 

que ―o movimento feminista nasceu das lutas coletivas das mulheres contra o sexismo, contra 

as condições de aversão e inferiorização do feminino, transformadas em práticas rotineiras de 

subordinação‖ (BANDEIRA & MELO, 2010, p.8). Dessa forma, o termo feminismo tem sua 

origem no passado, mas a cada mudança de pensamento ou comportamento social, ele vem 

sendo ressignificado, com seus desafios, contradições, avanços e recuos.   

O movimento feminista tem sua raiz ainda que, muito tímida, em movimentos de 

caráter liberal, como a Revolução Francesa, a Independência Americana, ou seja, as ideias do 

Iluminismo como um todo.  

A luta, no início, era pela igualdade, sem distinção de gênero, mas a sociedade 

patriarcal infringiu restrições. As mulheres tinham agora uma luta de gênero, além de ideais 

liberais que consideravam sem distinção para os seres humanos. 

O século XIX presencia o movimento das mulheres; elas passam a se manifestar 

mais ativamente em busca da igualdade, ou seja, igualdade feminina em relação a todos os 

setores da sociedade, onde se destaca ainda que, timidamente, o movimento pelo sufrágio das 

mulheres. Assim, como afirma Silva (2008): 

 

O Feminismo surge e se organiza como movimento estruturado, a partir do 
fenômeno da modernidade, acompanhando o percurso de sua evolução desde o 
século XVIII, tomando corpo no século XIX, na Europa e nos Estados Unidos, 
transformando-se, também, em instrumento de críticas da sociedade moderna. E, 
apesar da diversidade de sua atuação, tanto nos aspectos teóricos, quanto nos 
aspectos práticos, o Feminismo vem conservando uma de suas principais 
características que é a reflexão crítica sobre as contradições da modernidade, 
principalmente, no que tange a libertação das mulheres. (SILVA, 2008, p.1-2). 

 

Para que o movimento feminista fosse melhor compreendido, algumas autoras 

decidiram classificá-lo em ondas, numa concepção em que, conforme a passagem do tempo e 

as transformações sociais, os movimentos feministas apresentavam  reivindicações 



62 

específicas, evoluindo em direção a outras temáticas com demandas novas baseadas nas 

experiências do próprio movimento feminista. 

Assim, surgiram algumas críticas em relação à divisão do movimento feminista 

em ondas. Alguns autores e autoras entendem que dividir o movimento desta forma, 

subentende-se que todas as reivindicações apontadas na primeira onda estariam superadas na 

segunda onda e, assim, sucessivamente, além de que durante uma onda e outra tiveram 

intervalos sem militância. Outro ponto importante a ser destacado é que dentro de uma mesma 

onda tiveram movimentos feministas com demandas diferentes, assim como assinala Costa 

(2009): 

 

Diferenciados por conjunturas, os feminismos, assim, são vistos, em geral, como 
irrupções em que, de repente, não mais que de repente, mulheres diversas se juntam, 
mostram-se ―irmanadas‖ na agitação de ―causas‖ ou motivações políticas que se 
avolumam e que avançam como onda. Esta, depois de atingir um ponto alto, desce, 
invadindo os mais variados territórios, em diversos tempos; em seguida, tudo parece 
dissipar-se. Diria que um maior rigor na produção do conhecimento dessas ―causas‖ 
/motivações depende, sim, de pesquisa de fontes, mas sob uma leitura orientada por 
conceitos que admitam esses movimentos conjunturais como partes de um vasto 
tecido social, em grande medida, submersas, vindas de diferentes tempos históricos, 
trançadas entre si e que avançam em infinitas combinações de ―ramificações‖, 
continuadas ou não, sinalizando movimentos e transformações de visões de mundo. 
(COSTA, 2009, p. 4) 

 

Nessa perspectiva, optou-se por usar essa classificação e denominação por 

entender que as ondas constituem marcos temporais importantes para a observação, análise e 

compreensão dos acontecimentos de cada período do movimento feminista. 

A primeira onda do movimento feminista aconteceu a partir das últimas décadas 

do século XIX, na Inglaterra, movimento conhecido como sufrágio feminino, que foi 

primeiramente defendido por Mary Wollstonecraft em sua obra Uma reivindicação pelos 

Direitos da Mulher (A Vindicationof the Rights of Woman - 1792), livro publicado durante a 

Revolução Francesa e que manifesta a preocupação com a legitimação e amplitude do direito 

político feminino, enfatizando maior atenção ao direito à educação. Porém, também 

reivindicava direitos trabalhistas para as mulheres, direito à maternidade, e outros 

relacionados às expressões da questão social, pois, para a autora, só assim a mulher se tornaria 

uma cidadã verdadeiramente livre.  

 Durante todo o século XIX, na Grã-Bretanha e nos Estados Unidos, foram feitos 

vários apelos, entre eles, o mais conhecido foi o direito ao voto para as mulheres. As 



63 

sufragistas9, como ficaram conhecidas, fizeram muitas manifestações em Londres, foram 

presas várias vezes, fizeram greves de fome. Como resultado das lutas lideradas pelas 

mulheres, o direito ao voto foi conquistado em 1918, no Reino Unido, sendo que este direito 

foi concedido apenas às mulheres britânicas com mais de 30 anos e em 1928 para as mulheres 

maiores de 21 anos. Enquanto que, nos Estados Unidos, o sufrágio feminino foi introduzido 

em 1869 e, por volta de 1920, todas as mulheres com mais de 21 anos podiam votar. Assim, o 

movimento sufragista se espalhou por diversos países que, em sua maioria, após a Primeira 

Guerra Mundial, as mulheres conseguiram o direito ao voto e alguns direitos de igualdade, 

como à educação, por exemplo. 

Com a consolidação do capitalismo, no final do século XIX, o movimento 

feminino ganha outras manifestações, como o das mulheres da classe trabalhadora, pois com a 

Revolução Industrial, as mulheres passam a ser incluídas no mercado de trabalho e, 

consequentemente, começam a participar da luta das mulheres da classe operária. Esse 

momento é denominado como movimento feminista ―marxista‖. A primeira onda também 

focalizava suas lutas na ideia de que a luta feminista deveria ser coletiva, sem recortes de raça 

ou classe social. 

A publicação do livro Segundo Sexo, em 1949, escrito pela francesa Simone de 

Beauvoir, é de fundamental importância para a segunda onda do feminismo, pois contribuiu 

para novas pautas e demandas femininas. Esta obra foi responsável pela rearticulação do 

movimento europeu pós Segunda Guerra Mundial e traz questionamentos relacionados à 

cultura e ao processo de socialização, como também levantou reflexões sobre o que é ser 

mulher e, assim, Beauvoir (2016) estabelece uma das máximas do feminismo: ―Ninguém 

nasce mulher: Torna-se mulher‖. Desse modo, o texto da pensadora francesa traz alguns 

questionamentos como o que é ser mulher? Existe uma essência feminina? Por que a 

sociedade é constituída a partir de uma perspectiva masculina? 

Assim, o que se observa, na esfera pública, é que na prática a mulher ainda não 

conquistou os mesmos direitos políticos e sociais e a mesma visibilidade que os homens, 

fazendo com que eles se mantenham como detentores de poder e criadores da cultura: 

 

Um homem não teria a ideia de escrever um livro sobre a situação singular que 
ocupam os machos na humanidade. Se quero definir-me, sou obrigada inicialmente a 
declarar: ―sou uma mulher‖. Essa verdade constitui o fundo sobre o qual se erguerá 
qualquer outra afirmação. Um homem não começa nunca por se apresentar como um 

                                                 
9 O filme As sufragistas (2015), dirigido por Sarah Gavron, estabelece um diálogo com a luta feminista da Grã 
Bretanha e dos Estados Unidos do século XIX.   



64 

indivíduo de determinado sexo: que seja homem é natural. É de maneira formal, nos 
registros dos cartórios ou nas declarações de identidade que as rubricas, masculino, 
feminino, aparecem como simétricas. A relação dos dois sexos não é a de duas 
eletricidades, de dois polos. O homem representa a um tempo o positivo e o neutro, 
a ponto de dizermos ―os homens‖ para designar os seres humanos (...). A mulher 
aparece como o negativo, de modo que toda determinação lhe é imputada como 
limitação, sem reciprocidade. (BEAUVOIR, 2016, p. 9). 

 

Além da obra de Beauvoir que trouxe importantes reflexões para o movimento 

feminista da segunda onda, a escritora e ativista feminina americana Betty Friedman baseou 

seus estudos em Simone de Beauvoir e lança o livro A mística feminina (1963), no qual traz 

relatos de mulheres da classe média que expõem suas insatisfações enquanto ―rainhas do lar‖. 

As obras citadas foram de suma importância para subsidiar o movimento feminista da 

segunda onda, além de se tornarem base para os estudos da crítica feminista, pois pela 

primeira vez as mulheres falam diretamente sobre as relações de poder entre homens e 

mulheres. O feminismo surge agora como um movimento libertário, onde a mulher não luta 

mais somente por espaço na vida pública, no trabalho e na educação. A luta das mulheres 

neste período é por autonomia para decidir sobre sua vida e seu corpo. Assim, a sexualidade 

perde seu caráter privado e passa a se tornar uma relação de poder entre os sexos; tendo, 

portanto, uma essência política sendo integrante da ordem patriarcal. Como afirma Miguel e 

Biroli: 

 

A desigualdade entre homens e mulheres é um traço presente na maioria das 
sociedades, se não em todas. Na maior parte da história, essa desigualdade não foi 
camuflada nem escamoteada; pelo contrário, foi assumida como um reflexo da 
natureza diferenciada dos dois sexos e necessária para a sobrevivência e o progresso 
da espécie. Ao recusar esta compreensão, ao denunciar a situação das mulheres 
como efeito de padrões de opressão, o pensamento feminista caminhou para uma 
crítica ampla no mundo social, que reproduz assimetrias e impede a ação autônoma 
de muitos de seus integrantes. (MIGUEL e BIROLI, 2015, p17) 

 

A segunda onda feminista, que aconteceu por volta de 1960, trouxe como lema ―o 

pessoal é político‖. Esse lema reporta a ideia de situações familiares e que deveriam ter uma 

intervenção pública, como a violência doméstica, por exemplo. As mulheres que estavam 

engajadas neste movimento desejavam mudanças dentro do âmbito familiar. Dessa forma, 

observa-se que a segunda onda feminista abordou temas como a violência doméstica, a 

opressão feminina em vários setores da sociedade, a sexualidade e a construção cultural de 

gênero e dominação. Também foram discutidos temas como o aborto, o direito de ser mãe, a 

partir do desejo da mulher, ou seja, dela poder escolher de querer ter ou não filhos. 



65 

Após o feminismo da segunda onda, surgem recortes no movimento, como é o 

caso das mulheres negras, que passaram a compreender que suas demandas eram diferentes 

das mulheres brancas, já que sua realidade é bem distinta. Dessa forma, o movimento negro é 

desenvolvido durante a terceira onda feminista que tem como pauta, além do preconceito de 

gênero, o preconceito racial e o sofrimento da mulher negra. 

É nessa perspectiva que o feminismo da terceira onda se dedica à diversidade que 

há entre as mulheres. É a partir da década de 90 que os estudos feministas ganham uma maior 

proporção e aprofundamento em suas pesquisas e o movimento começa a ter grandes 

transformações, pois há a incorporação de múltiplos discursos feministas, resultando numa 

heterogeneidade de sujeitos, contribuindo para uma pluralidade feminina, onde é possível se 

observar o desdobramento de vertentes desse movimento que representam e consideram as 

mulheres como classe, raça e origem. Dessa forma, segundo Paola Giulani: 

 

Muitas queixas e relatos sobre a discriminação e a segregação sexual conseguem sair 
das paredes domésticas em que até então estavam enclausuradas e tornam-se fontes 
de denúncias e de demandas de novos direitos. Tais atitudes conseguem atingir os 
alicerces das relações sociais questionando os principais espaços coletivos: o local 
de trabalho, a prática sindical e a própria família. (GIULANI, 2004, p.645) 

 

No Brasil, a primeira onda feminista aconteceu em meados do século XIX com a 

luta das mulheres por direitos iguais, à educação e também se manifestou pela luta do voto 

feminino no início do século XX, por volta de 1910. Os direitos políticos das mulheres não 

existiam no Brasil, sendo que as mulheres só terão direito a votar a partir da criação do Novo 

Código Eleitoral Brasileiro de 1932, mesmo assim, com pífia participação em cargos 

legislativos e menor ainda em cargos executivos. Isso ilustra como as mulheres eram tratadas 

como cidadãs10.  

O sufrágio feminino brasileiro começou a ganhar força quando a luta feminista se 

espalhou por diversos países, acompanhando a tendência europeia de reivindicar direitos 

políticos e trabalhistas. O voto das mulheres no Brasil foi liderado pela bióloga e cientista 

Bertha Lutz, uma das fundadoras da Federação Brasileira pelo Progresso Feminino, 

organização que fez campanha pública pelo voto; ela também participou da organização do 

                                                 
10 Segundo o blog Inteligov, de 03 de dez/2019, mesmo as mulheres representando um pouco mais da metade da 
população brasileira (51,7%), esse percentual não reflete as posições ocupadas no Congresso Nacional. Dos 81 
senadores eleitos no Brasil nas eleições de 2018, apenas 12 são mulheres, enquanto que na Câmara foram eleitas 
apenas 77 deputadas, dentre as 513 vagas disputadas no Legislativo Federal, e das 25 comissões permanentes da 
Casa, apenas 4 foram presididas por mulheres.   



66 

primeiro Congresso Internacional Feminista. Este movimento feminista perdeu força a partir 

da década de 1930, reiniciando apenas em 1960. Assim, conforme Soihet: 

 

Depois de um longo período de lutas pelo direito feminino ao voto ―com o decreto 
21.076 de 24 de fevereiro de 1932 estabeleceu-se o voto feminino e o voto secreto. 
Faltava agora a incorporação desse princípio à constituição a ser elaborada, o que foi 
feito com à inclusão do artigo 108 na constituição de 1934. (SOIHET, 2006 apud 
NASCIMENTO e SILVA, 2011, p. 4) 

 

O momento de eclosão das ideias feministas, características da segunda onda, 

coincide com a luta pela redemocratização brasileira durante a ditadura militar iniciada em 

1964. Esse teria sido o momento em que o feminismo brasileiro ganhou caráter de um 

movimento de massa (SENKEVICS, 2013). O feminismo no Brasil durante as décadas de 60 

e 70 teve de lutar contra dois inimigos: o machismo, já conhecido, e a ditadura militar, que via 

o feminismo como mais uma subversão.  

Em 1975, na I Conferência Internacional da Mulher, no México, a Organização 

das Nações Unidas (ONU) declarou os próximos dez anos como a década da mulher, o que 

contribuiu para o fortalecimento do movimento no Brasil. 

No período pós-ditadura, com a redemocratização do Brasil, o feminismo 

brasileiro entra em uma nova fase, pois começa a abarcar uma gama de temas, como 

violência, sexualidade, direito ao trabalho, igualdade no casamento, direito à terra, direito à 

saúde materno-infantil, luta contra o racismo, opções sexuais, contribuindo para o 

fortalecimento do movimento feminista. 

Mas é a partir dos anos 90 que o tema sexualidade auxiliou na reflexão sobre o ser 

mulher, sua identidade, liberdade e relações desiguais entre homens e mulheres, sendo a saúde 

também um campo importante de reflexão e discussão. Com isso, podemos perceber que as 

lutas do movimento feminista no Brasil passaram a influenciar as políticas públicas, já que é 

por meio das políticas públicas que o Estado intervém. Esses são os discursos que marcam a 

terceira onda feminista, uma vez que também engloba ―a teoria queer, a conscientização da 

mulher negra, [o pós-colonialismo], a teoria crítica, o transnacionalismo‖ (BONICCI, 2007, p. 

252), entre outros. A filósofa norte-americana Judith Buttler, no que diz respeito à 

representatividade feminina na política, considera que não é apenas um novo espaço a ser 

conquistado e, sim, um espaço que deve ser rompido e transformado, pois, se a mulher é 

representada numa estrutura que já está posta, não haverá mudança, ela não será ouvida: 

 



67 

―Não basta inquirir como as mulheres podem se fazer representar mais plenamente 
na linguagem política. A crítica feminista também deve compreender como a 
categoria das ‗mulheres‘, o sujeito do feminismo, é produzida e reprimida pelas 
mesmas estruturas de poder por intermédio das quais se busca a emancipação‖ 
(BUTLER, 2003, p. 19). 

 

Assim, entende-se que o feminismo trouxe uma importante contribuição para as 

discussões das relações sociais, pois comportamentos opressores, exploradores e de violência 

são resultado de construções sociais que devem ser desconstruídas. Portanto, é pertinente 

perceber na escrita feminina, que se fez e se faz, o quão é necessária ela o é para estabelecer 

múltiplas vozes, papeis do ser feminino. 

 

3.2 Pioneiras na escrita feminina no Brasil 

 

No que diz respeito à literatura brasileira, numa perspectiva feminista, a autora 

Constância Lima Duarte (2003) considera que a história do feminismo no Brasil teve início 

nas primeiras décadas do século XIX e que tiveram quatro ondas. Esses momentos ou ondas 

teriam alcançado seus ápices nos anos de 1830, 1870, 1920 e 1970, seguindo-se, portanto, um 

intervalo de mais ou menos 50 anos entre essas ondas para que o movimento ganhasse força 

suficiente para romper barreiras e transpor preconceitos. 

As primeiras marcas feministas iniciadas pelas mulheres no século XIX estão 

ligadas à educação feminina pública, que foi instituída no Brasil em 1827 e que, até então, a 

educação era um privilégio de poucas, pois só existiam uns poucos conventos, algumas 

escolas particulares, que funcionavam nas casas de professoras ou o ensino individualizado, 

ou seja, o direito à educação era uma vantagem concedida apenas às moças de famílias 

abastadas. E foram estas poucas mulheres que tomaram esta missão para si e lutaram para que 

esse direito fosse estendido a todas. Assim, foram essas mulheres as primeiras feministas a 

ousar a ter um comportamento e pensamento insubordinados e que, por meio da literatura, 

começaram a expressar suas ideias e, consequentemente, o seu comportamento feminista, 

assim como afirma também Zahidé Muzart: 

 

[...] no século XIX, as mulheres que escreveram, que desejaram viver da pena, que 
desejaram ter uma profissão de escritoras, eram feministas, pois só o desejo de sair 
do fechamento doméstico já indicava uma cabeça pensante e um desejo de 
subversão. E eram ligadas à literatura. Então, na origem, a literatura feminina no 
Brasil esteve ligada sempre a um feminismo incipiente (MUZART, 1999, p. 267). 

 



68 

A escritora Nísia Floresta Brasileira Augusta (1810-1885) está entre os nomes que 

figuram como sendo uma das primeiras mulheres a romper o espaço doméstico e publicar 

textos em jornais de grande circulação antes de ir morar na Europa. Natural do Rio Grande do 

Norte e depois residente em Recife, Nísia é autora do livro Direitos das Mulheres e injustiça 

dos homens, primeiro livro da escritora publicado em 1832 e também a primeira obra a expor 

os direitos das mulheres à educação e ao trabalho e a exigir que elas sejam respeitadas. 

Conforme Duarte (2003), a obra de Nísia foi inspirada no livro de Mary Wollstonecraft e 

também nos artigos da ―Declaração dos Direitos da Mulher e da Cidadã‖, de Olympe de 

Gouges. Nísia Floresta consegue, por meio de sua experiência, traduzir em sua obra todo o 

sentimento e clamor vindos da Europa, ao mesmo tempo em que pensa na mulher e na história 

brasileira. A autora é uma estudiosa das mulheres e nas suas obras subsequentes aborda a 

temática da instrução feminina, como em Conselhos à minha filha (1842), A mulher (1859) e 

Opúsculo humanitário (1853). Nesta última, apresenta um estudo sobre a educação feminina 

em outros países.  

A partir de meados do século XIX, começam a surgir os primeiros periódicos 

comandados por mulheres, cuja publicações eram consideradas pelos críticos como algo 

irrelevante, pois eram escritos por mulheres e destinados ao público feminino. Quanto à 

participação feminina no mercado literário, Ana Luísa Martins (2005) aponta o caminho 

percorrido pelas mulheres escritoras no final do século XIX: 

 

Da leitora em potencial do século XIX, aprisionada pelo romance e circunscrita às 
práticas de leitura na intimidade do lar, desabrochou a mulher que ousou se expor 
através das letras. Da leitura de romances para a escrita do diário e o cultivo do 
gênero epistolar, ingressaram nas páginas do impresso, pela via do periodismo. 
(p.464). 

 

Em 1852, no Rio de Janeiro, a argentina Joana Paula Manso de Noronha lança o 

Jornal das Senhoras, o qual incentivava as mulheres a fazerem suas publicações. Ainda com 

publicações tímidas e anônimas, este jornal foi um importante e decisivo passo na longa 

trajetória feminina em direção à transposição de suas barreiras e conscientização de seus 

direitos.  

Outro periódico lançado nessa mesma época foi O belo sexo, da editora Julia de 

Albuquerque Sandy Aguiar, que tinha como novidade o incentivo das assinaturas dos 

trabalhos publicados pelas suas colaboradoras, além da discussão das pautas do jornal. 

O segundo momento feminista brasileiro aconteceu por volta de 1870 e foi 

marcado principalmente pelo grande número de periódicos feministas editados no Rio de 



69 

Janeiro e em outras partes do país. Esta fase é considerada mais jornalística que propriamente 

literária. O jornal O sexo feminino, dirigido por Francisca Senhorinha da Mota Diniz, foi um 

dos mais famosos da época e apresentou três fases: a primeira fase (1873-1875) na cidade de 

Campanha da Princesa, Minas Gerais, teve uma tiragem de oitocentos exemplares e muitos 

assinantes de diversas cidades. No período de 1887 a 1889, ocorre a segunda fase do jornal, já 

na cidade do Rio de Janeiro; após mudança de Senhorinha e sua filha. Nesse momento, o 

jornal alcança o auge, pois foram impressos quatro mil exemplares dos primeiros dez números 

para atender assinantes ilustres como D. Pedro II e a princesa Isabel. Em artigos publicados 

em O sexo feminino, Francisca Senhorinha advertia as mulheres sobre seus direitos, a 

imposição masculina e a importância da instrução feminina como uma arma a ser utilizada 

para adquirir consciência de seus direitos e, assim, combater a ideologia machista. Após a 

Proclamação da República, em 1889, o jornal passa por uma nova fase e muda de nome, 

passando a ser intitulado: O quinze de novembro do sexo feminino, o qual passou a dar mais 

ênfase à causa feminina no que diz respeito ao direito das mulheres ao estudo secundário e ao 

trabalho. Essa terceira fase compreende o período de 1889 a 1896. 

Outros jornais também se destacaram nessa época no Rio de Janeiro como: Echo 

das damas (1875-1885), dirigido por Amélia Carolina da Silva Couto, O domingo e Jornal 

das damas, ambos de 1873, que também defendiam o direito das mulheres à educação, à 

igualdade de gêneros, ao trabalho e também veiculavam divulgações das conquistas das 

mulheres em outros países, além de conselhos sobre a vida doméstica, receitas, romance-

folhetim e poemas. Neste período destaca-se a jornalista Josefina Álvares de Azevedo 

dirigindo o jornal A família (1888-1897), primeiramente em São Paulo, e depois no Rio de 

Janeiro, por sua incansável luta em prol das mulheres, denunciando a opressão masculina e 

também expôs a indiferença dos homens em não aceitar o acesso das mulheres ao ensino 

superior, ao trabalho remunerado, a ter direito ao divórcio, direito ao voto, e incentivo à 

mobilização das mulheres.  

A autora Julia Lopes de Almeida também foi colaboradora do jornal A família no 

período de 1888-1889, tanto em São Paulo quanto no Rio de Janeiro, onde publicava contos 

que já apresentavam temáticas como o casamento e a instrução feminina. Na edição de A 

Família, publicada no dia 01/02/1889, encontra-se o conto O Remorso da viscondessa, que 

trata de assuntos como casamento e instrução feminina. Dentre os escritos de Júlia Lopes para 

este jornal, este é o que merece um maior destaque. No conto tem-se esta frase de efeito de 

Julia Lopes de Almeida: ―Uma mulher instruída não sucumbirá, se um dia se vir só!‖, a qual a 



70 

escritora deixa transparecer para as leitoras a sua luta a favor da educação das mulheres, além 

de demonstrar que uma mulher bem educada estará pronta para qualquer situação. 

Em outras cidades do país, os periódicos feministas também tiveram destaque 

como: O corimbo (1884-1944), de Porto Alegre, comandado por Revocata Heloísa de Melo e 

Julieta de Melo Monteiro, que também declaravam apoio às causas feministas. A revista A 

mensageira (1897-1900), dirigida por Presciliana Duarte de Almeida e que circulava na 

cidade de São Paulo, foi um importante meio de comunicação na luta feminista, pois além de 

ser uma revista de grande circulação no país e que permaneceu durante um longo período, era 

divulgadora do feminismo e defensora do ensino superior para as mulheres. Julia Lopes de 

Almeida também participou dessa revista como colaboradora no período de 1898-1900. A 

própria autora participou de várias lutas em diversas causas como, por exemplo, na abolição, 

na Proclamação da República, além do próprio feminismo. A escritora também tinha um ideal 

de desenvolvimento tanto para a mulher quanto para o próprio país. 

Uma pequena noção do pensamento de Julia Lopes de Almeida sobre a educação 

e sua carga inerente de valorização, transformação e desenvolvimento está contido no 

primeiro número da revista A mensageira. Assim, a autora escreve: 

 

Esta revista, [...] parece-me dever dirigir-se especialmente às mulheres, incitando-as 
ao progresso, ao estudo, à reflexão, ao trabalho e a um ideal puro que as nobilite e as 
enriqueça [...]. Ensinará que, sendo o nosso, um povo pobre, as nossas aptidões 
podem e devem ser aproveitadas em variadas profissões remuneradas e que auxiliem 
a família, sem detrimento do trabalho do homem (ALMEIDA, 1897, p. 53). 

 

A revista A mensageira, diferenciando-se dos demais periódicos que se dirigia ao 

público feminino, publicava não só textos ficcionais de autoria feminina, mas também textos 

de teor nitidamente feminista. Assim, em 15 de outubro de 1889, foi publicado um 

comentário na revista intitulado ―O feminismo‖, o qual cumprimentava as mulheres pela 

conquista no mercado de trabalho, nestes termos: 

 

O Diário popular acaba de assentar praça nas fileiras do feminismo; e por esse 
arrojo, não regateamos aplausos à ponderada folha vespertina. O caso da Dra. 
Mirthes de Campos trouxe para o terreno dos fatos a questão abstrata dos direitos da 
mulher. E o Dr. Viveiros de Castro mostrou-se, mais uma vez, coerente consigo 
mesmo. Abrir também ao belo sexo a função da advocacia constitui um simples 
corolário da liberdade profissional, que a Constituição da República sabiamente 
consagrou. Não seria congruente que as nossas patrícias pudessem, como podem, 
conquistar nas academias um diploma cientifico e ficassem, ao mesmo tempo, 
privadas da eficácia desse diploma, tão duramente conquistado. Com que 
fundamentos vedariam à mulher o campo da atividade honesta, se a nossa péssima 
organização social não a pode muitas vezes salvar dos horrores da miséria ou das 
especulações do vício? (A mensageira, 15/10/1899) 



71 

Mas, por outro lado, todos criticavam as conquistas profissionais e intelectuais das 

mulheres, pois acreditavam que seria impossível as mulheres acumularem múltiplas tarefas e 

ainda serem mães, esposas e ―rainhas do lar‖. Dessa forma havia uma resistência da sociedade 

em aceitar a profissionalização da mulher, apenas as mulheres pobres estavam ―liberadas‖ 

para o trabalho nas fábricas, enquanto as moças de família de classe alta e média 

permaneciam resignadas a cuidar do lar e da família. 

Nota-se que a imprensa feminina dessa época foi um importante instrumento de 

contribuição para tomada de consciência da mulher, além de se tornar um meio de expressão 

literária e de transgressão, uma transposição do espaço privado para o público. Assim, nas 

palavras de Zilda Freitas (2002, p.119), ―A literatura não é para as mulheres uma simples 

transgressão das leis que lhes proibiam ao acesso à criação artística. Foi muito mais do que 

isso, um território liberado, clandestino‖.    

A terceira onda da literatura feminina, datada do início do século XX, é marcada 

pela publicação de textos inflamados de Bertha Lutz (1894-1976) na Revista da semana, em 

1918. Bertha foi uma importante liderança na luta por direitos iguais de homens e mulheres. 

Os textos da bióloga denunciavam a opressão feminina, além de propor a criação de um 

espaço de luta por direitos – a Federação Brasileira pelo Progresso Feminino; que se espalhou 

por diversos estados e permaneceu ativo por quase 50 anos. 

Outro nome que merece destaque neste período é Maria Lacerda de Moura (1887-

1945), com a publicação de Em torno da educação, em 1918, onde reafirma que a instrução 

feminina é um meio indispensável para a transformação da vida da mulher. Junto com Bertha 

Lutz fundou a primeira associação feminina: a Liga pela Emancipação Intelectual da Mulher. 

Em 1924, seu livro A mulher é uma degenerada? teve três edições e causou polêmica, pois a 

escritora era adepta do amor livre, a favor da educação sexual e contra a moral vigente. 

Nota-se que a década de 1920 foi o retrato do feminismo burguês e bem 

comportado, que ocupou a grande imprensa com discursos inflamados e que, além de 

reivindicarem a emancipação feminina nas diferentes esferas sociais, propunha também a 

educação para a classe operária e uma nova sociedade libertária. 

Outra escritora que se destacou no ano da Semana de Arte Moderna foi Ercília 

Nogueira Cobra (1891-1938), que lança seu primeiro livro intitulado Virgindade inútil-novela 

de uma revoltada (1922), o qual despertou polêmica, pois discute a exploração sexual e 

trabalhista feminina, causando muita crítica entre os contemporâneos. Além dessa obra, 

Ercília publicou também Virgindade anti-higiênica – Preconceitos e convenções hipócritas 



72 

(1924) e Virgindade inútil e anti-higiênica – novela libelística contra a sensualidade egoísta 

dos homens (1931), sendo presa diversas vezes por expor suas ideias. 

Utilizando-se de outra estrutura, são apresentados os textos da escritora Diva Nolf 

Nazário, que lançou em 1923 o livro Voto feminino e feminismo. A autora reproduz vários 

artigos a respeito do direito ao voto e dos direitos políticos femininos que tinham sido 

publicados nos periódicos da época, como A cigarra, Vida moderna, Jornal do commercio e 

Revista feminina, dentre outros. Nesta obra, a escritora faz vários comentários pertinentes 

sobre os artigos de cada um dos periódicos que eram veiculados na imprensa, além de ser 

possível conhecer os comentários favoráveis e contrários da época em relação ao feminismo.  

Em 1921, o campo literário ganha destaque com a escritora Rosalina Coelho 

Lisboa (1900-1975), com a conquista do primeiro prêmio do concurso literário da Academia 

Brasileira de Letras, com a obra Rito pagão, sendo saudada pela imprensa pelo ineditismo do 

fato. Já a escritora Gilka Machado publicou em 1918 um livro de poemas eróticos intitulado 

Meu glorioso pecado, considerado um escândalo para a época por confrontar a moral sexual e 

cristã. A importância de Gilka Machado se deu por sua contribuição à emancipação sexual 

feminina. A escritora também foi vencedora de um concurso literário promovido pelo jornal A 

imprensa, comandado por José do Patrocínio Filho, mas também teve seu trabalho condenado 

e caracterizado como ―imoral‖ por críticos mais conservadores. 

Considerada por Zahidé Muzart a ―Beauvoir tupiniquim‖, a feminista paranaense 

Mariana Coelho publicou A evolução do feminismo: subsídios para sua história em 1933, 

onde faz uma retrospectiva do movimento feminista na Europa e no Brasil. Um importante 

nome feminino que figura a literatura brasileira neste período é o de Rachel de Queiroz, 

jornalista e romancista, que faz sua estreia literária com o romance O Quinze, em 1930, obra 

que trata do drama de um povo assolado pela seca de 1915, além de expor severas questões 

sociais. A obra provocou grande impacto no meio literário ao ponto de duvidarem da 

identidade de sua autoria. Apesar de a escritora expor na ficção personagens femininas com 

traços de emancipação, Rachel de Queiroz nunca admitiu a legitimidade do movimento 

feminista e, por ironia, coube a ela ser a primeira mulher a ocupar uma cadeira na Academia 

Brasileira de Letras em 1977. 

Já a escritora Adalzira Bittencout (1904-1976) foi uma incansável divulgadora da 

causa e responsável pela construção da memória feminina. Reuniu quinhentas e sessenta 

escritoras e mais de mil livros na Primeira Exposição do Livro Feminino em 1946, obtendo 

grande sucesso de público e repercussão na imprensa brasileira. 



73 

A quarta onda do movimento literário feminista, que se inicia nos anos setenta, é 

caracterizada por ser o momento mais ousado e também pelas conquistas mais expressivas do 

movimento. Assim, tem-se o ano de 1975 como o Ano Internacional da Mulher, logo 

estendido para o decênio (1975-1985) e, em seguida, o 8 de março sendo declarado pela ONU 

como o Dia Internacional da Mulher. Enquanto em outros países as mulheres lutavam por 

igualdade de direitos, de gênero, no Brasil, as mulheres tiveram que lutar também pela 

redemocratização do país, o fim da censura e contra a ditadura militar. Assim, tem-se 

novamente uma imprensa comandada por mulheres e, em 1975, surge o Jornal Brasil mulher, 

meio de comunicação usado pelo Movimento Feminino pela Anistia. Logo em seguida, tem-

se o jornal Nós mulheres, que circula por quase três anos e que se assume feminista. Alguns 

anos mais tarde, surge o Mulherio (1981), criado por feministas de São Paulo ligadas à 

Fundação Carlos Chagas, que rapidamente tem prestígio em meio ao público universitário, 

por expor denúncias de violência contra mulher, discriminação contra as mulheres negras e ao 

trabalho feminino, além da produção cultural de escritoras e artistas. 

No que diz respeito à literatura, destacam-se as escritoras que se posicionavam 

frente ao governo ditatorial, como Nélida Piñon, que lança o livro de contos Sala de armas 

(1981), sendo que mais tarde ela vem a se tornar a primeira mulher presidente da Academia 

Brasileira de Letras. Escritoras como Lygia Fagundes Telles, Clarice Lispector, Sônia 

Coutinho, Hilda Hilst, Helena Parente Cunha, Marina Colasanti, Lya Luft, entre outras, 

também figuram um importante papel por suscitar reflexão nas leitoras por meio de suas 

personagens. 

A partir do final da década de 70 e ao longo dos anos 80 surge um movimento 

bem articulado entre professoras, discentes e feministas, que promovem a institucionalização 

dos estudos sobre a mulher, com o intuito de proporcionar trocas entre as pesquisadoras por 

meio de colóquios, seminários, organização de congressos e grupos de trabalho, além de 

discutir temas relevantes para as mulheres e fomentar a pesquisa e a divulgação de trabalhos a 

respeito do tema, no sentido também de preencher a enorme lacuna bibliográfica que foi 

deixada ao longo dos anos. 

 

 

 

 

 



74 

3.3 Da autoria feminina: estudos e avanços 

 

 

Os estudos que se desenvolveram a respeito da mulher, do feminino também 

enveredaram pela própria qualidade do que se escrevia e de quem se propunha a ler dentro de 

arcabouço de ideias e das próprias conjunturas que cercavam essas produções literárias. Foi 

nesse sentido que se instituiu também a formação de uma crítica literária feminista, mais um 

instrumento incentivador da produção literária feminina.  

O papel da crítica literária feminista é baseado nos estudos da teoria feminista, ou 

seja, nas políticas do feminismo em que os princípios e ideologias do feminismo são usados 

para desconstruir a perspectiva masculina, uma forma de fugir dos padrões impostos pela 

crítica misógina, ou seja, aquela que é avessa à produção literária feminina. Desde o início do 

século XX, o estudo da crítica feminista foi desenvolvido pela ensaísta e escritora Vírginia 

Woolf (1882-1941), em Um teto todo seu (1928) e também pela filósofa Simone de Beauvoir, 

com O segundo sexo (1940), que tentam explicar os encadeamentos da literatura de autoria 

feminina na visão de mundo. A crítica feminista está intrinsicamente ligada aos fatos 

históricos do movimento feminista, assim como às circunstâncias sócio históricas em que se 

encontravam as mulheres, servindo como elemento impulsionador decisivo na produção 

literária das representações femininas. São essas questões que norteiam o trabalho da crítica 

feminista: desconstruir ideologias tradicionais masculinas e discutir as representações 

femininas e masculinas, com o objetivo de colocar em evidência as questões de identidade de 

gênero.  

A crítica literária feminista surge, mais precisamente, na segunda metade do 

século XX, nos Estados Unidos, em que o feminismo radical apoia-se na antropologia cultural 

e na história social, manifestando-se como nova proposta de crítica no campo literário. Da 

mesma forma, em 1973, na França, surge uma crítica, com pretensões não feministas, apoiada 

na psicanálise de Lacan, a qual considera que a característica feminina está na própria 

linguagem. Tem-se, de modo geral, a apresentação de duas formas de desenvolvimento da 

crítica feminista: uma tem por objetivo o resgate de obras escritas por mulheres e que ficaram 

‗esquecidas‘, a outra pretende fazer uma releitura de obras literárias, independente da autoria, 

considerando a experiência feminina, ou seja, observando através do estilo, da temática e das 

diferentes vozes do texto, a importância da voz feminina e os traços de patriarcalismo 

presentes na obra. 



75 

A crítica literária feminista nos Estados Unidos tem como marco inicial a obra 

Política Sexual, em 1968, da autora Kate Millet, a qual faz um estudo da representação da 

mulher na literatura por meio de obras dos autores como Henry Miller, Norman Mailer e Jean 

Genet. Mais do que apresentar um simples estudo a respeito dessas obras, Kate Millet as 

utiliza como base para formular sua teoria da política sexual, onde expõe a extensão do 

patriarcado em nossa sociedade, as relações de poder entre os sexos e os estereótipos criados 

por autores masculinos e que eram atribuídos às mulheres. Corroborando com Sartre (1957) e 

Beauvoir (1980), a autora expõe que toda expressão de poder é permitida por parte do 

subordinado. Ao serem instituídos, os papéis femininos tornam-se inibidos, e a necessidade de 

representá-los por meio da relação de dominação do homem sobre a mulher é o que Kate 

Millet denomina de ―política sexual‖. 

Conforme a teórica, essa política de força influencia a literatura ao passo que os 

princípios morais têm sido criados pelo homem. Ela considera que, nas construções narrativas 

de autoria masculina, as regras sociais dão vazão às narrativas e delineiam as peripécias 

amorosas de acordo com o direcionamento masculino, além de considerar o público 

masculino como leitor de romances ou como forma de controlar a leitura de mulheres, 

fazendo com que ela leia assimilando a perspectiva masculina. Assim, a historiografia literária 

brasileira, que foi baseada no cânone masculino, acabou ocasionando a exclusão das 

escritoras, em especial a produção literária feminina do século XIX. 

Tendo como principal representante da ginocrítica, a norte-americana Elaine 

Showalter (1985), termo, inclusive, inventado pela própria teórica. Essa concepção apresenta 

um modo de perspectiva literária voltado especialmente para a análise de produções literárias 

de autoria feminina. Dessa forma, a ginocrítica, a princípio, provoca o resgate e o 

reconhecimento de textos de autoria feminina, ou seja, preconiza uma crítica feita por 

mulheres e para mulheres: ―A ginocrítica analisa a história dos estilos, os temas, os gêneros 

literários e as estruturas literárias escritas por mulheres [...] a psicodinâmica da criatividade 

feminina e estudos sobre autoras e obras literárias específicas.‖ (SHOWALTER apud 

BONNICI, 2007, p. 132). Mas cabe salientar que não se cria nada em termos de crítica a partir 

de um ponto inicial única e exclusivamente para a literatura feminina. O que Elaine Showalter 

estabelece é uma ampliação e flexibilização do cânone crítico para a situação das mulheres 

escritoras, levando em consideração suas especificidades, tal como afirma Elódia Xavier que 

já observa tal fato: 

 



76 

―A tradição canônica não pode e não deve, pura e simplesmente, ser abolida; mas a 
flexibilização do cânone, reconhecendo a contribuição das diferenças, pode e deve 
permitir a valorização de obras até então invisíveis. Porque, para além do cânone, há 
muito mais do que supõe o nosso relativo conhecimento...‖ (XAVIER, 1999, p.21). 

 

É nessa perspectiva que Elaine Showalter entende a crítica feminista como um 

―território selvagem‖, uma vez que existe uma diversidade de proposições teóricas que são 

caracterizadas por obstáculos que vão desde considerar o gênero da autoria até a aplicação do 

gênero como categoria de análise, o que virá a assinalar as discussões acadêmicas a partir da 

década de 1990.  

Por outro lado, a crítica feminista francesa, datada de 1973, não se detém apenas 

no campo literário. Apresenta seus estudos em outros campos, como a Linguística, a 

Semiótica e a Psicanálise, tendo como objetivo identificar uma possível linguagem feminina, 

ou seja, uma tentativa de explicar o que seria a escrita feminina, e tem como principais 

representantes as estudiosas Julia Kristeva e Hélène Cixous. A tese defendida por elas se 

baseia no fato de que as diferenças sexuais são construídas psicologicamente de acordo com 

um dado contexto social. Assim, as estudiosas francesas fazem uso da Psicanálise como sendo 

uma ciência que é capaz de fornecer subsídios para a origem e formação dos gêneros, 

entendendo essa ciência como sendo um método capaz de estudar o ser humano em todos os 

seus aspectos. 

Enquanto a crítica feminista anglo-americana sustenta-se na antropologia cultural 

e na história social, a crítica francesa está pautada na psicanálise lacaniana, que caracteriza a 

mulher como um ―ser de falta‖, ou seja, saindo da rejeição que a Psicanálise designa à mulher 

e entendendo que seu corpo expressa estímulos involuntários e desejos que vem do 

inconsciente, ela o apodera como o mecanismo de ―escritura feminina‖. Assim também 

explica Lúcia Castello Branco, apoiadora dessa crítica no Brasil: 

 

Ora, a mulher, em nossa cultura, caracteriza-se sobretudo como um ser de falta. 
Mais ainda que o homem, é ela quem se define por meio da privação, da perda, da 
ausência: é ela a que não possui. Destituída de voz, de poder, de intelecto, de alma, 
de pênis, resta-lhe a falta, a lacuna, esse lugar do vazio em que o feminino se 
instaura. Nisto reside seu extremo poder: em sua capacidade de manipular a perda, 
em sua íntima relação com a morte. (BRANCO, 2004, p.133). 

 

Tanto Hélène Cixous e Julia Kristeva carregam suas análises críticas da literatura 

feminina com uma profunda e pesada carga psicanalítica, com base nos estudos do teórico 

Lacan. Estas autoras têm abordagens sutilmente diferentes, pois em suas teorias utilizam 

aspectos da psicanálise pós-estruturalista, calcadas em análises pré-edipianas. Todavia, a 



77 

autora Hélène Cixous trabalha centrada no inconsciente que pode vir à tona como um 

posicionamento perante a opressão masculina, nesse caso produzindo textos que choquem o 

poder do gênero masculino. Já a autora Julia Kristeva tem um posicionamento atrelado ao uso 

da linguagem como um referencial ideológico a ser profundamente investigado. Um outro 

diferencial entre ambas é que Hélène Cixous acredita que um homem seja capaz de escrever 

um texto feminino, bastando, para isso, se ligar mentalmente a este gênero e universo. 

Dessa forma, como esclarece Zolin (2009) sobre as ideias de Cixous e Kristeva 

sobre a crítica literária feminina francesa: 

 

Cixous (1988) não reconhece a ―escritura feminina‖, subversora do falocentrismo e 
do patriarcalismo, apenas como sendo oriunda do ser biológico feminino. Embora 
ela considere a mulher privilegiada ao seu acesso, homens também podem 
eventualmente produzi-la. Na verdade, ela chama de feminina a escrita subversiva 
que ela tem em mente, porque aquela marcada pela opressão é claramente 
masculina. 
Já a crítica literária e psicanalista de Julia Kristeva (1974), seguindo na trilha da 
psicanálise lacaniana, integrante do que alguns chamam de crítica pós-feminista, 
combinando Linguística, Literatura e Psicanálise, também problematiza, na década 
de 1970, as questões referentes à sexualidade, identidade, escrita e linguagem 
femininas, mas nega uma fala ou uma escrita específica da mulher. (ZOLIN, 2009, 
p. 195) 

 

Assim, os estudos da crítica feminista contribuíram para dar visibilidade à 

literatura de autoria feminina, uma vez que propiciam a desconstrução dos paradigmas 

literários vigentes, alicerçados em ideologias de gênero. As escritoras, até então excluídas e 

apagadas, foram estimuladas a se tornarem independentes no cenário literário e investir em 

indagações sobre os enunciados de dominação, desvelando-lhes o modo de funcionamento, 

desmascarando os processos de naturalização das diferenças hierarquizadas de gênero e, 

consequentemente, questionando o cânone literário estabelecido. Contudo, como afirma Lúcia 

Zolin (2009), esses progressos conquistados pelos movimentos feministas não asseguram a 

paridade tão almejada pelas mulheres, mas impulsionam para a construção de um novo fazer 

literário a partir de um olhar de um sujeito enunciativo feminino, quase sempre, feminista.    

Considerando a representação feminina como um dos elementos característicos 

dos textos de autoria feminina, entende-se o termo representação como sendo tornar-se 

percebível e persuadir sobre uma dada realidade representada, manifestando-lhe a presença 

(GINZBURG, 2001), e assim dar evidência ao outro (CHARTIER, 1990); mas representar 

pode também significar ―falar em nome do outro‖. Nessa linha de pensamento, ZOLIN (2011) 

assegura que o sujeito que tem certificado o direito ao discurso e que será tomado como 

parâmetro, enquanto o outro permanece silenciado, é dotado de um poder que lhe é conferido 



78 

pelo lugar que ocupa no interior da sociedade, designado por meio do julgamento de sua 

classe social, sua etnia, seu gênero... 

A exclusão histórica da escrita de autoria feminina no campo da literatura é 

resultado de práticas culturais em que o sujeito enunciativo dominante era o sujeito 

masculino, e as representações até então edificadas se davam unicamente por esta perspectiva, 

atestando o silenciamento e apagamento até então reservados ao sexo feminino. É dentro 

desse contexto que surge a crítica literária feminista com o intuito preliminar de desestruturar 

a concepção de representação (ideológica e tradicional) da mulher inserida na literatura até 

então produzida. A crítica literária feminista procede na ideia de viabilizar a representação de 

concepções que o cânone literário masculino não foi capaz de expor. Dessa forma, vozes que 

antes eram colocadas à margem tanto na produção de textos quanto na representação literária, 

com o advento da crítica feminista, foi possível emergi-las e, ao mesmo tempo, legitimá-las. 

Por essa perspectiva, na narrativa de autoria feminina, o enunciado passa a ser 

pronunciado a partir de um ponto de vista feminino que obtém voz dentro de uma ficção que 

representa identidades que se transportam dos modelos tradicionais sugeridos para a mulher, a 

exemplo do que ocorre com o romance A Intrusa da escritora Julia Lopes de Almeida, 

adotado como objeto desta pesquisa. 

O local tradicionalmente destinado à mulher na sociedade e, simultaneamente, na 

literatura, atestado pelo enunciado do sujeito masculino, é o do silenciamento, mas com a 

produção literária de autoria feminina as personagens passaram a ter voz e, como tal, 

passaram a representar vivências femininas que se diferem da perspectiva masculina. Os atos 

discursivos concebidos a partir do ponto de vista feminino transportam consigo novas 

maneiras de analisar os comportamentos dos gêneros inerentes da cultura patriarcal que foram 

praticados ao longo da história. Dessa forma, a partir da escrita de autoria feminina, a 

percepção de representação adquire um novo sentido, retratado em termos de 

representatividade de heterogeneidade social e, em especial, de identidades femininas 

antipatriarcalistas.  

Apesar de os primeiros textos produzidos por mulheres no Brasil se apresentarem 

acanhados no que se refere à representação e questionamento sobre as relações de gênero, 

reafirmando os modelos de dominação, com o decorrer do tempo, as produções literárias 

femininas foram conquistando espaço e voz na literatura e começaram a propagar o modo 

como a mulher é vista como subjugada e oprimida pela sociedade. Desse modo, torna-se 

relevante periodizar a trajetória histórica da escrita literária feminina. Segundo os estudos da 

autora Elaine Showalter, que empreendeu pesquisas com o objetivo de resgatar as escritoras 



79 

do passado, com sua obra Toward a Feminist Poetics, a escrita da mulher é classificada em 

três fases: feminina (1840-1880), aquela que está relacionada aos costumes e que assume o 

papel da mulher como determina os homens, feminista (1880 - 1920), que se revela como 

rebelde e polêmica, questionando o papel da mulher, e de mulher ou fêmea (1920 - __), que se 

concentra no autodescobrimento. Essa classificação pode ser observada também na literatura 

brasileira. 

No caso específico da obra A Intrusa, Julia Lopes de Almeida está inserida no que 

Elaine Showalter, representante da crítica norte-americana, classifica como feminina, pois sua 

narrativa tem como desfecho o casamento, ou seja, a obra de Julia rende-se ao chamado 

destino de mulher: casar, ter filhos, cuidar da casa e do marido. O universo ficcional exposto 

por Julia e representado por meio da personagem Alice apresenta uma mulher independente 

que se realiza por meio do trabalho doméstico, ou seja, um trabalho que não ultrapassa o 

espaço privado. Assim, a personagem passa de governanta a dona de casa, conseguindo um 

marido por meio de sua proficiência. Por outro lado, pode-se observar também que a literatura 

de Julia Lopes de Almeida demonstra sua preocupação com o destino das personagens 

femininas, apresentando, por meio de um discurso simulado, uma possibilidade para a mulher 

se identificar e se espelhar, ou seja, mostrando que a mulher tem outros meios além daqueles 

determinados pela sociedade patriarcalista.    

Assim, a escrita de autoria feminina, por suas múltiplas maneiras de expressar a 

realidade, tem contemplado novas formas de desvelar a mulher, que ficou durante muito 

tempo excluída e silenciada na literatura e na realidade. Nesse sentido, a partir dessa literatura 

de autoria feminina têm sido configurados novos paradigmas que direcionam na ideia de 

suplantar a discriminação e a separação das categorias binárias de gênero. Esses novos 

modelos também colaboram para a negação da hegemonia de uma identidade masculina e 

legítima, além de aflorar debates sobre representação, identidade e diferença, como é possível 

observar nas palavras de Constância Lima Duarte: 

 

Também o tal "discurso de dona-de-casa" ou "estilo doméstico", que tanto desdém 
sofreu, precisa ser revisto e melhor analisado. Não que um texto vá deixar de ser 
medíocre só por ter sido escrito por uma mulher. Não é isso. Mas também não 
vamos antecipadamente rotulá-lo de medíocre porque alguém, sabe-se lá em que 
circunstâncias, assim o considerou. Esses textos interessam, repetimos, por nos 
permitir chegar a novas conclusões sobre a tradição literária feminina. (DUARTE, 
1987, p. 21) 

 

Dessa forma, tem-se a afirmação de Patrocínio (2010, p. 29), quando sustenta que 

a ―Literatura Feminina busca a formação de um espaço próprio [...] em que a mulher seja o 



80 

sujeito do discurso e possa a partir de um ponto de vista e de um sujeito de representação 

próprios [...] construir sua própria representação‖, para, dessa maneira, ―[...] constituir-se 

enquanto sujeito discursivo, livrando-se da silenciosa posição de objeto‖. Assim, a literatura 

produzida por mulheres institui um espaço no qual é elaborada uma representação simbólica 

cuja capacidade revolucionária pode promover a fratura do silêncio e sua constatação pelas e 

nas instâncias do poder. 

Todavia, repensar na escrita de autoria feminina se faz necessária para que se 

possa entender o papel da mulher da sociedade, seus anseios, seus pensamentos, como a 

mulher enquanto escritora olhava a si mesma e a sociedade em que vivia, e que, apesar da 

dificuldade de aceitação da mulher como produtora literária, existiram aquelas que 

conseguiram transpor esses obstáculos, se manifestar e que lutaram por meio da pena pela 

igualdade de gêneros, pela liberdade de pensamento, por direitos sociais, políticos e literários. 

Dessa forma, no capítulo a seguir, será apresentada a análise da obra A Intrusa de 

Julia Lopes de Almeida buscando explorar a presença feminina a fim de se verificar suas 

transições entre o que é e o que poderia ser (entre a realidade e o ideal), sem se esquecer que a 

complexidade e ambiguidade deste ser se confundem com o próprio contexto histórico e com 

o papel social desempenhado pela mulher no período da República Velha.  

  

  



81 

4 CARTOGRAFIA DOS PAPEIS SOCIAIS DA MULHER NA REPÚBLICA VELHA 

EM “A INTRUSA” 

 

 

De enredo simples e objetivo, o romance A Intrusa foi publicado no início do 

século XX, no ano de 1908, em formato de livro. A obra tem como personagem principal 

Alice Galba, candidata à governanta que se apresenta à casa do viúvo Argemiro após ler um 

anúncio no jornal em que o viúvo solicita uma pessoa para cuidar da casa e também educar 

sua filha Maria da Glória. Alice enfrentará todos os preconceitos e entraves dessa profissão. 

Tem-se, portanto, uma das preocupações da escritora Julia Lopes de Almeida em expor a 

independência feminina por meio do trabalho. 

Inserida num contexto social notoriamente patriarcal, o ambiente ocupado pela 

mulher no período da República Velha era o espaço doméstico, representado pelo lar. Ao 

homem, cabia a função de provedor da família, o espaço público e, assim, a sociedade 

brasileira dos anos de 1889 a 1930, período ao qual se refere à República Velha, era amparada 

nas diferenças biológicas entre os sexos e, consequentemente, os conceitos de masculinidade 

e feminilidade eram utilizados para justificar a submissão e a opressão das mulheres. 

No entanto, foi com o advento da República que o Brasil passou por um processo 

de transformação e urbanização e, com isso, tornou-se necessário para os ideais de 

modernização do país que a mulher se instruísse para que contribuísse com a evolução da sua 

pátria, assim como para uma educação mais eficaz à sociedade. A luta das mulheres por 

igualdade nessa nova sociedade, pelo direito ao voto, ao trabalho acompanhava o movimento 

da modernização. Sendo, portanto, segundo as palavras de Guacira Louro (2001): 

 

A educação da mulher seria feita, portanto, para além dela, já que sua justificativa 
não se encontrava em seus próprios anseios ou necessidades, mas em sua função 
social de educadora dos filhos ou, na linguagem republicana, na função de 
formadora dos futuros cidadãos (Louro, 2001, p. 447). 

 

Dessa forma, a educação feminina estava voltada para o espaço doméstico, como 

no cuidar do lar e da educação dos filhos, ou seja, o trabalho feminino fora do espaço privado 

era visto com muito preconceito. A opção de profissões permitidas às mulheres era muito 

restrita. Nesse contexto destaca-se a função de preceptora e, já no início do século XX, o 

magistério em escolas de educação infantil, sendo uma das poucas atividades profissionais 

desempenhadas pela mulher no espaço público e que eram aprovadas pela sociedade 



82 

patriarcal, pois não ofereciam nenhuma ameaça às profissões exercidas por homens. O 

magistério feminino era associado à maternidade, os alunos eram vistos como filhos e dessa 

forma os que estavam de acordo com o magistério feminino utilizavam o seguinte argumento: 

―... a docência não subverteria a função feminina fundamental [a maternidade], ao contrário, 

poderia ampliá-la ou sublimá-la. Para tanto seria importante que o magistério fosse também 

representado como uma atividade de amor, de entrega e doação [qualidades tidas como 

femininas]. A ele acorreriam aquelas que tivessem vocação‖ (LOURO, 2000, p. 450).  

A carreira do magistério, para mulheres, desempenhava uma das raríssimas 

opções de trabalho que poderiam ser desempenhadas, sem relações com as atividades 

domésticas ou com a questão de gênero, ou seja, independente do fato de serem mulheres 

poderiam usufruir profissionalmente deste trabalho. Segundo Jane Soares de Almeida (1998), 

um fato interessante é que poucas eram as mulheres que se lançavam na carreira do magistério 

com o intuito de se tornarem independentes ou por questões vocacionais. A busca por esse 

tipo de trabalho estava relacionada à própria sobrevivência, ou seja, ―...O maior dos motivos 

de as mulheres buscarem o magistério estava no fato de realmente precisarem trabalhar!‖ 

(ALMEIDA, 1998, p. 71). 

Seguindo esta mesma ideia de sobrevivência, estava o trabalho de preceptora, uma 

das primeiras profissões ocupadas por mulheres relacionadas à educação. É a partir do 

trabalho da preceptora que nasce o labor de professora. Segundo Vasconcelos (2008), era uma 

função desempenhada geralmente por moças solteiras ou viúvas e que não tinham renda, 

tendo como única forma de sobrevivência vender seu saber. 

Conforme Fernandes (1994), para as camadas mais abastadas, a educação 

doméstica era sinônimo de status social, sendo muito aceita e identificada como uma 

modalidade legítima, principalmente para o ensino das meninas e dos meninos até certa idade. 

No entanto, existiam diferenças quanto ao modelo de ensino dos meninos e das meninas. Para 

os meninos, era oferecido um ensino com atividades intelectuais voltadas à disputa pelo 

espaço público, enquanto que as meninas eram educadas para os trabalhos manuais, como 

bordar, coser, tocar piano, prendas domésticas, além da administração do lar, dentre outras 

voltadas ao espaço privado, sem muito desenvolvimento de aptidões intelectuais, ou seja, 

instruindo-as ―para que estivessem aptas a criar seus filhos, até mesmo educá-los se fosse o 

desejo ou se as circunstâncias as obrigassem‖ (VASCONCELOS, 2008, p. 32). 

Assim, a preceptoria era uma das poucas opções para a educação que se desenrola 

até meados do século XX e foi também uma das primeiras profissões femininas relacionadas à 



83 

educação a terem sua atividade remunerada e que tinham uma posição social ambígua, pois 

segundo Vasconcelos (2008): 

 

Viam-se na condição de ter que vender seus ―saberes‖ em troca de salário e, às 
vezes, até de moradia. Por certo, essa não era uma função para a qual se preparassem 
ou almejassem, mas, ao contrário, algo até humilhante, a que se viam condenadas 
por um destino que não apresentava outra opção (VASCONCELOS, 2008, p. 37). 

 

Portanto, a preceptora era uma função cuja situação social era indefinida, pois 

ficava num limiar muito tênue, entre o respeito a sua posição social e a imagem de 

empregadas da elite, pois não eram simplesmente empregadas domésticas, como babás ou 

cozinheiras, e também não eram professoras, pois conviviam diuturnamente com as crianças e 

seus patrões. Estavam, portanto, em uma condição de discussão sob seu aspecto profissional 

e, até mesmo, na questão afetiva, pois desempenhavam papeis maternais geralmente sem 

experimentar a maternidade e, assim, ao ―desempenhar algumas tarefas da mãe, a preceptora, 

sem filhos, também desmitifica a ideia de que o amor maternal é, necessariamente, instintivo, 

podendo, ao contrário, ser comprado‖ (MONTEIRO, 2000, p. 32). 

Na literatura, a imagem da preceptora como personagem literária foi uma das 

figuras mais frequentes representadas na literatura inglesa do século XIX, desde textos de 

Charlotte Brontë a Thackeray. Por se tratar de uma personagem de posição social ambígua, 

sua presença causa embates nas dimensões sexual e moral femininas, e também lhe são 

atribuídas características contraditórias como a passividade e o isolamento, ou seja, sua 

inserção no espaço doméstico e familiar constitui um risco aos valores morais, como se pode 

observar nas palavras de Conceição Monteiro: 

 

As obras que fazem um exame da preceptora personagem procuram expor e 
problematizar as consequências do embaraçamento de fronteiras entre o domínio 
público e privado, bem como o refletir sobre o que isto poderia acarretar quanto à 
desestruturação da família, suposto núcleo a ser preservado pela sociedade vitoriana. 
Sem dúvida, a preceptora personagem se desviaria dos padrões sociais vitorianos, já 
que ela poderia manifestar desejos. E é isto que a faz perigosa e ao mesmo tempo 
um ser sombrio e transgressor. (MONTEIRO, 2000, p. 14) 

 

A princípio, ao ter o primeiro contato com o título da obra A Intrusa, o leitor pode 

supor que encontrará alguma personagem que cometerá injustiças, que vai invadir algum 

espaço ou fazer ameaças, ou seja, pode imaginar que se trata de uma personagem destruidora, 

mas ele é surpreendido por Alice Galba, a personagem que irá restabelecer a harmonia na casa 

e na vida do viúvo Argemiro.   



84 

Assim, ao ter conhecimento dos primeiros capítulos do romance de Julia Lopes de 

Almeida, o leitor já começa a presumir como será a trajetória da personagem Alice Galba, a 

preceptora e governanta da casa do viúvo Argemiro. Isto se explica porque o título do livro 

traz o indicativo de como a preceptora será denominada pelos demais personagens e que, 

muitas vezes, terá seu próprio nome substituído e sua identidade aos poucos apagada.  

Segundo Vasconcelos (2005), o modo mais comum para a contratação de 

preceptoras era por meio de anúncios publicados em jornais. Assim, é nesse mesmo contexto 

que a personagem Alice Galba é contratada para trabalhar na residência do viúvo Argemiro. 

Conforme diálogo entre Argemiro e o padre Assunção apresentado nas primeiras páginas da 

obra, o leitor é logo colocado diante da fala dos personagens, que expõem a temática do 

romance: 

 

– Vais-te rir... Botei hoje um anúncio no Jornal, pedindo uma moça para tratar da 
casa de um viúvo só. 
– Estás doido! Não caias nessa asneira... Olha que chamas o perigo para casa. (...) 
Caldas preveniu: 
– Olha que essas madamas trazem anzóis nas saias... Quando menos pensares... estás 
fisgado... E tu que és bom peixe! É uma raça abominável, a das governantas... Verás 
amanhã que afluência de francesas velhas à tua porta! Feia ou bonita, a mulher é 
sempre perigosa. (ALMEIDA, 1994, p. 5) 

 

Na descrição do diálogo acima, é possível observar o preconceito que envolve a 

mulher que trabalhava como preceptora, pois representava um risco aos valores familiares. 

Tanto o padre Assunção quanto o amigo de Argemiro, Adolfo Caldas, alertam o viúvo quanto 

ao perigo de se ter uma mulher solteira em casa:  

 

Como já disse, só vêm para esse ofício mulheres aposentadas, pela força da idade, 
de outros serviços! Feias, mas habilidosas... No fim de algum tempo tu cairás 
doente, ela será uma enfermeira carinhosa e a comédia acabará quase sem se sentir. 
É o costume. O Assunção reprova-te. Eu aviso-te. (...) 
(...) Realmente, essas senhoras vindas por anúncio para tratarem da casa de um 
viúvo só devem trazer intenções muito esquisitas (...) (ALMEIDA, 1994, p. 5-6) 

 

Segundo a pesquisadora Maria Celi Vasconcelos (2005), nos anúncios publicados 

nos jornais, as famílias faziam algumas exigências quanto à contratação das preceptoras, 

como ser solteira, ter excelente conduta, além de possuir experiência na função. No caso do 

viúvo do romance, suas exigências para a contratação de Alice foram assim descritas:  

 

– Preciso de uma mulher em casa, que não seja boçal como uma criada, mas que não 
tenha pretensões a outra coisa. Saberei indicar-lhe o seu lugar. Nem quero vê-la, mas 
sentir-lhe apenas a influência na casa. É a minha primeira condição (...) 



85 

(...) Quero uma mulher que tenha boa vista, bom olfato e bom gosto. São as 
qualidades que eu exijo, por essenciais, numa dona de casa. Quero uma moça 
educada. (ALMEIDA, 1994, p. 5). 

 

Nota-se com a citação acima que Argemiro pretendia contratar uma governanta 

educada, com bons modos, que soubesse ser fina, elegante, com boa aparência e que fosse 

ciente de sua função de dona de casa, pois acreditava que só com a presença de uma figura 

feminina é que ele teria de volta a vivacidade do seu lar. Observa-se também no discurso do 

personagem suas ideias preconceituosas em relação às criadas, generalizando-as como sendo 

rudes, desprovidas de inteligência, interesseiras e maliciosas.   

No romance em questão, após a publicação do anúncio, tem-se a descrição pelo 

narrador da chegada de Alice à casa do viúvo: 

 

Era meio-dia quando um bonde das Águas Férreas parou à entrada do Cosme Velho 
e uma moça desceu para a rua, com ar vexado. O bonde continuou o seu caminho; 
ela consultou uma notazinha da carteira e entrou num prédio cor de milho, ladeado 
por um jardim em meio abandono. (ALMEIDA, 1994, p. 6) 

 

É a partir desse instante da narrativa que começará a descrição de Alice, que terá 

como parâmetro a ótica dos outros personagens ou do narrador onisciente. Em nenhum 

momento, a personagem fala de si mesma, intensificando a ideia do ―não-lugar‖, do lugar 

indefinido ocupado pela mulher numa sociedade regida sob as normas patriarcais, 

constituindo também, assim, o enigma da história. O primeiro personagem a descrever as 

características físicas de Alice Galba é o empregado Feliciano, que por meio da voz do 

narrador, tem-se o seguinte relato da cena e a observação do empregado: ―Ela levantou 

cuidadosamente o seu vestido de lã preta, para que se não molhasse no chão encharcado, e 

atravessou o vestíbulo em bicos de pés. O rapazinho olhou e viu que ela levava as botinas 

esfoladas, tortas no calcanhar, e que tinha os tornozelos finos‖ (ALMEIDA, 1994, p. 6). 

Observa-se por meio da descrição do narrador onisciente e do relato das impressões do 

empregado Feliciano que ele não ressalta a questão racial, mas sim a condição social e 

econômica de Alice. Na opinião do empregado, fica evidente também que ele já se analisava 

numa condição social e econômica superior a Alice. 

É interessante ressaltar que a maioria dos romances de Julia Lopes de Almeida 

apresenta em suas narrativas o narrador onisciente. No caso da obra A Intrusa, o principal 

objetivo desse tipo de narrador é dar poder de júri ao leitor, visto que o narrador da história 

não se ausenta completamente, ele configura-se apenas como um intermediário das 

observações construídas pelos personagens coadjuvantes em torno da protagonista Alice 



86 

Galba. Assim, por meio do discurso direto dos personagens, eles expressam ao leitor seus 

dramas, aflições e opiniões. Dessa forma, a personagem é tomada como uma ré perante a 

análise de um jurado, que é o leitor do romance. 

Ao ser avisado da chegada da candidata que veio por causa do anúncio no jornal, 

Argemiro observa a moça e, assim, mais uma vez o narrador onisciente revela as primeiras 

impressões que o advogado tem da preceptora; ―O advogado levantou os olhos e viu entrar na 

sala uma figura meio encolhida, que lhe pareceu ter um ombro mais alto que o outro e cujas 

feições não viu, porque vinham cobertas com um véu bordado e ficavam contra a claridade‖ 

(ALMEIDA, 1994, p. 7). Neste trecho, pode-se inferir que o primeiro olhar de Argemiro para 

a candidata à governanta de sua casa, causou-lhe desconfiança, deformidade e insegurança, 

ficando essas impressões evidentes devido aos sinais observados pelo viúvo no corpo de 

Alice, ou seja, a diferença de altura entre seus ombros, e o fato de estar de diante dele uma 

figura meio encolhida com as feições do rosto não reveladas. 

Ainda conforme os estudos de Vasconcelos (2005), o contrato feito com as 

preceptoras era de forma verbal, por meio de uma conversa informal, sendo comum sua 

dispensa a qualquer tempo ou a desistência delas da função por alguma insatisfação no 

trabalho. Dessa forma, tem-se um trecho do diálogo entre Alice e Argemiro para tratar de sua 

contratação: 

 

– A senhora é viúva? 
– ...Não, senhor... sou solteira... 
– Ah... mas já governou alguma casa, naturalmente? 
– Sim... senhor... 
– Bem... desculpe-me a minuciosidade. Poderá dizer-me em que casa desempenhou 
o cargo a que se propõe? 
Ela pareceu não entender; depois disse baixo: 
– Na minha... na de meu pai... 
– Ah!... O nome de seu pai é... 
– Meu pai morreu... e é por isso que eu... (...) 
– Que idade tem? 
– Vinte e cinco anos... 
– É saudável? A saúde é também uma das condições que eu exijo. 
– Sou. 
(...) Como lhe disse, quero uma governanta para minha casa, que seja ao mesmo 
tempo uma companheira para minha filha nos dias em que ela vier ver-me. Para isso 
é preciso que essa governanta seja uma senhora séria, sobretudo educada, não digo 
instruída, mas que enfim não seja analfabeta e que tenha hábitos de asseio, de ordem 
e de economia. É absolutamente preciso pôr um dique à impetuosidade das minhas 
despesas domésticas. Eu não posso tratar disso. A senhora dirigirá tudo, com 
energia, de modo a regularizar as coisas definitivamente. Para isso lhe darei toda a 
força moral. Há uma cláusula, que talvez lhe pareça absurda, mas é indispensável na 
nossa situação, caso a senhora aceite as condições que estipulo... 
Ele parou, com ar interrogativo. 
Ela respondeu com um fio de voz trêmula: 
– Perfeitamente... (ALMEIDA, 1994, p. 7) 



87 

Nota-se, no início do fragmento acima, a exposição feita pelo narrador onisciente 

da ideia pré-concebida que Argemiro tem de associar a mulher a um ser débil, desprovido de 

instrução, compreensão e que necessita do suporte masculino para regulamentar suas ações. 

Também é possível observar, no diálogo descrito, a interiorização da prática dos ideais 

Positivistas e higienistas da época, ressaltados em várias obras de Julia Lopes de Almeida, e 

que remetem a ideia de regeneração do lar, tornando-o mais saudável, harmônico, o que 

propiciaria um ambiente mais apropriado para o aprendizado da filha do viúvo. Nessa época, 

a mulher desempenhava um papel político e educativo importante no seio da família 

brasileira, sugeridos, assim no diálogo, por meio dos requisitos ditos por Argemiro, ou seja, 

ordem, asseio e economia (administração do lar). Observa-se também, na entrevista 

conduzida pelo viúvo, que Alice aceita todas as suas exigências com uma única palavra, que é 

pronunciada de forma trêmula, demostrando a ideia de incerteza e insegurança.        

Assim, gradativamente, a imagem de Alice Galba vai sendo composta. 

Etimologicamente, o nome Alice significa de linhagem nobre, real, sincera, verdadeira e o 

sobrenome Galba refere-se a uma parte do telhado, dando a ideia de proteção do lar e também 

de elevação. Dessa forma, apesar de a personagem apresentar uma condição socioeconômica 

inferior a daquele ambiente (comprovada pela sua vestimenta), ela, de alguma forma, anuncia 

certa altivez.  A personagem começa a atuar no enredo de modo quase invisível, pois até seus 

trajes simbolizavam importante papel no que diz respeito ao controle social, demonstrando 

por vezes a dificuldade de atuação da mulher no mercado de trabalho e o caminho árduo para 

sua independência financeira. Tal representação é possível verificar nas impressões de Maria 

da Glória, filha do viúvo Argemiro em seu primeiro contato com a sua preceptora: ―...até que 

viu entrar na sala, com o modo mais simples e desembaraçado do mundo, uma moça, nem 

bonita nem feia, vestida de cinzento, com aventalzinho preto e um molho de chaves pendentes 

da cintura. Glória empertigou-se mais. Alice aproximou-se dela sorrindo e estendeu-lhe as 

mãos, duas mãos muito brancas e longas‖ (ALMEIDA, 1994, p. 21). Nota-se nesse trecho, o 

uso de roupas de cor opaca, a personagem não é descrita com adornos ou enfeites, o que 

sugere uma discrição vaga. As mãos longas e brancas trazem a ideia de apagamento, 

invisibilidade, ou seja, a personagem é forçada a negar sua própria identidade feminina, um 

requisito necessário para sua atuação profissional, pois ―a preceptora foi sempre vista, entre 

outras coisas, como uma ameaça pela sua sexualidade. Para externar esse conflito, necessário 

se fazia negar à preceptora a sua natureza de mulher, a sua sexualidade‖ (MONTEIRO, 2000, 

p. 110).  



88 

Quanto a sua atuação profissional, Alice, por meio de sua inteligência e esperteza, 

vai conseguindo aos poucos transformar a educação de Maria da Glória, filha do viúvo 

Argemiro, que vivia numa chácara afastada da cidade e na companhia de sua avó materna, a 

baronesa. Instruída pela avó para detestar Alice e tornar a convivência de ambas difícil, Maria 

da Glória faz todos os tipos de provocações a sua preceptora, que, com muita calma e 

paciência, vai transformando os maus modos da menina. A seguir, tem-se um trecho para 

exemplificar a habilidade docente da preceptora: 

 

Vendo que Maria se impacientava, propôs ensinar-lhe um ponto fácil de crochê, com 
a lã do seu agrado. Maria repeliu o oferecimento; mas, aconselhada pelo padre, 
aceitou-o por fim. Ela detestava os trabalhos de agulha, que achava difíceis de 
compreender. Alice tinha o condão de explicar tudo com tamanha simplicidade e 
clareza que a inteligência mais rebelde se esclarecia às suas palavras límpidas e 
teimosas. Maria interessou-se por fim, tentada por uma meada de lã vermelha; e, ora 
vendo, ora tentando fazer, guiada pelas mãos pacientes e ágeis da moça, conseguiu 
aprender não só esse ponto como outro mais complicado. (ALMEIDA, 1994, p. 26-
27) 

 

É no ambiente urbano que Glória passa a ser educada e conhecer um novo mundo, 

além das leituras e das prendas domésticas. É por meio das mãos de Alice que Glória vai 

sendo guiada a conhecer outros lugares e ter experiências bem diferentes das vivenciadas por 

ela na chácara. Assim, é possível observar, nas reflexões feitas pelo padre Assunção, padrinho 

de Glória, amigo e confidente de Argemiro, as mudanças no comportamento e no aprendizado 

da sua afilhada: 

 

O padre Assunção, que ia buscá-la sempre ao ponto indicado por Alice, sentia 
arraigar-se-lhe a ideia de que esses passeios através da cidade desenvolviam melhor 
o espírito e o coração de Maria do que o mais volumoso livro de moral. Se vinha de 
visitar um asilo de velhos, com que meiguice Glória falava dos seus cabelos 
brancos, dos seus passos trêmulos e do seu triste sorriso desdentado! Se vinha da 
Tijuca, quantas exclamações de entusiasmo para as belas árvores poderosas e as 
quedas de água da cascata e as lindas flores silvestres! Se vinha do mar, que 
indagações curiosas sobre os navios e lanchas, e quantos elogios para as largas 
paisagens azuis, varridas de ar fresco! A vida dos marinheiros, com os seus perigos, 
a dos pescadores com os seus atrevimentos, atraíam a sua simpatia e a sua piedade. 
Ia vendo que o número dos sacrificados é muito maior no mundo do que o dos 
felizes, e assim se tornava menos selvagem e mais humana. 
Ora, o padre Assunção sabia bem que tudo aquilo era reflexo e sugestão de Alice. 
(ALMEIDA, 1994, p. 37-38) 

 

No decorrer da narrativa, o leitor vai tendo a oportunidade de acompanhar as 

mudanças de comportamento e pensamento que aconteceram com Maria da Glória, pois como 

afirma Rubem Alves: ―Uma das tarefas mais alegres de um educador é provocar, nos seus 

alunos, a experiência do espanto. Um aluno espantado é um aluno pensante…‖ (Folha de São 



89 

Paulo, 29/04/2003). Assim, a preceptora vai despertando em Maria da Glória sua curiosidade 

e criticidade a respeito das problemáticas sociais daquela época. Nota-se também que a autora 

Julia Lopes de Almeida se utiliza do artifício, que se resume na ideia de explorar como a 

protagonista mostra o mundo à sua pupila Maria da Glória e, consequentemente, àquele que 

também lê o livro. É como se o leitor estivesse numa fábula que, ao final, lhe trouxesse um 

ensinamento. Assim, observa-se uma notória característica de Julia Lopes de Almeida: a 

instrução, o aconselhamento. Nesse trecho também fica evidente o reforço da ideia de 

preceptoria desempenhado pela personagem Alice.  

A personagem Alice também pode ser caracterizada, quando ela está exercendo 

sua função de governanta na casa de Argemiro, o que Virginia Woolf denomina de ―Anjo do 

Lar‖, ou seja, a tradição que confina as mulheres ao ambiente doméstico. A escritora Virginia 

Woolf descreve as características das mulheres ―Anjo do Lar‖: ―Ela era extremamente 

simpática. Imensamente encantadora. Totalmente altruísta. Excelente nas difíceis artes do 

convívio familiar‖ (WOOLF, 2012, p. 11-12). A personagem Alice Galba também apresenta 

as mesmas características, conforme as impressões do viúvo Argemiro sobre seu trabalho 

como governanta: 

 

Há outra atmosfera nesta casa; estou melhor aqui do que em parte nenhuma, porque 
em tudo me parece haver o propósito de me ser agradável. Abre essa gaveta, e verás 
como está bem arranjadinha a minha roupa branca. Um primor! E o que me delicia é 
sentir a alma desta criatura, que aqui tenho debaixo do meu teto, sem que nunca os 
meus olhos a vejam nem de relance... Ela esconde-se, ao mesmo tempo que se 
espalha pela casa toda. É a mulher-violeta, positivamente, não há outra comparação! 
(ALMEIDA, 1994, p. 33) 

 

É interessante notar no trecho acima que, quanto mais Alice se esconde, mais se 

mostra. O serviço feito em casa é o que revela quem ela é. Então, percebe-se que a 

valorização da mulher e o reconhecimento de suas qualidades estão condicionados, neste 

caso, tão somente sua atividade em casa. 

Assim, Alice, quase que totalmente silenciada, se expõe por meio de seus gestos, 

de suas ações e, dessa forma, a narrativa vai sendo conduzida em torno dessa personagem 

enigmática. A autora Julia Lopes de Almeida vai dando pistas ao leitor sobre o caráter e a 

personalidade de Alice por meio das impressões dos outros personagens, como mostra o 

trecho a seguir: 

 

―Decididamente, esta rapariga não é uma rapariga vulgar‖ – pensava de si para si 
Assunção, olhando para a moça. Havia no seu vestido pobre, de lã barata, uma 
elegância reservada e distinta. O cabelo, sem frisados, de um castanho escuro, 



90 

desnudava-lhe a testa clara, enrolando-se num penteado de uma graça discreta. As 
mãos bem tratadas, longas e pálidas, traçavam os gestos com firmeza de quem 
conhece o seu valor; e a sua voz, um pouco grave, tinha a doçura de uma queixa 
disfarçada. As feições vulgares não lhe ofereciam nenhum traço característico, [ ..] 
(ALMEIDA, 1994, p. 26) 

 

Entretanto, essas impressões descritas pelos outros personagens da trama nem 

sempre eram positivas, pois Alice despertou o ciúme da baronesa, sogra do viúvo Argemiro, 

que tinha muito receio do genro descumprir a promessa que fizera no leito de morte de sua 

filha: ―hei de manter até o meu último alento a promessa que lhe fiz de não tornar a casar-

me...‖ (ALMEIDA, 1994, p. 60).  A baronesa via na figura da governanta a intrusa que veio 

tomar o lugar de sua filha morta: ―Pobre filha, ter o seu lar, o seu lugar, invadido por uma 

intrusa de má morte...‖ (ALMEIDA, 1994, p. 79). A baronesa Luiza retrata, dentro desse 

contexto de início do século XX, a representação da decadência aristocrática em meio ao 

progresso advindo com o período republicano. As descrições físicas da personagem dão esse 

indicativo:  

 

A baronesa era uma senhora gorda, alta, de lindos olhos negros e cabelos 
completamente brancos.  
Tinha as faces flácidas, a carne do pescoço descaída, a boca larga, a testa curta e 
ainda roubada pela espessura das sobrancelhas escuras. Cosia sentada em uma 
cadeira de balanço, ao lado de uma mesa redonda, coberta de um pano escuro e onde 
floria em um vaso um ramo de crisântemos pálidos. (ALMEIDA, 1994, p. 16) 

 

A baronesa e os objetos descritos no trecho acima representam figurativamente o 

declínio do século XIX e a ruína das antigas instituições, como por exemplo, o Império, em 

meio ao surgimento do novo, como se pode observar também no contraste das cores descritas 

na citação, ressaltando as características físicas opostas da baronesa, como olhos negros e 

cabelos brancos, assim como os objetos que a rodeavam, como mesa coberta por pano escuro 

e onde floria crisântemos pálidos. 

Outro comentário maldoso é proferido pela personagem Pedrosa, um perfil 

feminino intrigante, ou seja, uma mulher ardilosa que desejava casar a filha Sinhá com o 

viúvo Argemiro. Assim ela era descrita: 

 

A esposa, baixa, trêfega, de um moreno pálido sob o qual se via arder uma alma 
ambiciosa, instigava-o a ir ao encontro das posições aparatosas da alta política. 
Vingava-se do Destino a ter feito mulher, conservando-se moça através dos quarenta 
anos. Não era bonita, mas a sua expressão de desafio, que agradava aos homens e 
irritava as mulheres, tornava-a talvez um tanto original. Gostava de impor a sua 
autoridade. Para o Argemiro era de tão carinhoso acolhimento, que ele trabalhava 
por penetrar-lhe as intenções. (ALMEIDA, 1994, p. 11) 

 



91 

Quando Pedrosa toma conhecimento da contratação da governanta, vê em Alice 

uma inimiga que surge para atrapalhar seus planos de casamento da filha: 

 

– Mamãe! 
– Mamãe! Mamãe! lá estás tu a balir como uma ovelhinha assustada! Ora, o ladrão 
do Argemiro!... Este Rio de Janeiro está perdido! É por isso que ficam tantas moças 
solteiras... O ménage!11 já é com um descoco que falam na sua ménagère!12... Se as 
mães não tomam sentido, ficam as filhas em casa... havemos de defendê-las, custe o 
que custar... Ladrões! 
– Mas não pense mais no Argemiro... mamãe... 
– Hein?! que ideia, não pense no Argemiro! mas se ele é o marido que te convém! 
Julgas que é muito fácil encontrar um homem que reúna tantos predicados? Só por 
ter uma ménagère? Desistir de um marido por causa de uma ménagère! Tolinha... 
isto até prova em seu favor... já não cheira à defunta... Depois, essa espécie de 
mulheres só embaraçam os tolos. Acredita que muitas vezes é a amante quem atira, 
inconscientemente, um homem para os braços da esposa... Tu... bem! mas por 
enquanto não te posso dizer mais nada. Já falei demais. (ALMEIDA, 1994, p. 46) 

 

Conforme afirma Poovey: ―percebe que qualquer mulher que não seja a esposa é, 

automaticamente, como a preceptora, um ser dependente, ou como a prostituta, um ser 

mantido (POOVEY, 1989, p. 250). Dessa forma, esse trecho vem corroborar com o lugar de 

indefinição das governantas/preceptoras. Sujeita a todos os tipos de preconceitos e 

desconfianças, pois se trata de uma figura que se encontra à margem. Muitos são os motivos 

para ela estar à margem: por ser mulher, por buscar sustento por meio do seu trabalho numa 

época em que não eram bem vistas moças que trabalhavam, ou seja, a representação da 

governanta/preceptora personifica a limitação social da mulher, tornando-se ao mesmo tempo 

imagem de alteridade e intimidação em uma sociedade em pleno período de transição. 

Assim como no romance A Intrusa, de Julia Lopes de Almeida, a figura da 

governanta/preceptora tem sido recorrente em outros romances, como é o caso do romance 

inglês Jane Eyre, de Charlotte Brontë, publicado durante o período vitoriano. Com esta obra, 

a escritora Charlotte Brontë desequilibra todas as concepções anteriormente organizadas em 

torno das preceptoras. Assim, a personagem que dá nome ao romance foi definida nas 

palavras de Margaret Oliphant: ―Jane Eyre [...] uma pequena perigosa, inimiga da paz [...]. 

Tal era a impetuosidade do espírito que forçava o seu caminho no nosso bem ordenado 

mundo, rompendo fronteiras e desafiando princípios‖ (OLIPHANT, 1855, p. 118). 

                                                 
11 Palavra francesa que pode significar: domicílio familiar, moradia, lar ou conjunto de tarefas rotineiras e 
afazeres relacionados com a casa. Pode ser usada para relacionamentos sexuais entre uma mulher e dois homens 
ou entre um casal e outro homem.  
 
12 Tradução livre do francês: Dona de casa. (Notas de rodapé conforme a obra A Intrusa, da Editora Pedra Azul, 
2016). 



92 

No romance de Charlotte Brontë, é a personagem Jane Eyre quem narra a sua 

própria história, uma autobiografia ficcional da personagem principal, que descreve sua 

trajetória desde a infância, o seu trabalho na mansão do Sr. Rochester como preceptora, 

expondo um enredo audacioso e cheio de questionamentos que desagradavam às normas da 

sociedade Vitoriana. A narrativa de Brontë destaca-se ao expor, por meio de Jane Eyre, que as 

mulheres têm outras possibilidades: paixão, ambição, independência. A escritora, por meio de 

Jane Eyre, deseja algo a mais para as mulheres, além de seguir regras de conduta. A 

personagem verbaliza suas próprias opiniões, como mostra a reprodução do trecho em que 

Jane critica Blanche Ingram, amiga do Sr. Rochester: 

 

Ela se exibia muito, mas não era verdadeira. Era bela, possuía muitos dotes 
brilhantes, mas sua mente era pobre. Seu coração era árido por natureza, nada 
crescia espontaneamente naquele solo, nenhum fruto natural podia deliciar-se no seu 
frescor. Não era boa, não era original, costumava repetir frases feitas tiradas dos 
livros. Nunca tinha uma opinião própria. Falava muito sem sentimentos, mas não 
conhecia a simpatia ou a piedade. Não havia nela ternura nem sinceridade. 
(BRONTË, 2010, p. 136). 

 

Ela permite que a sua personagem principal alcance vitórias sobre todas as 

mulheres, ao passo que indica sua diferença. Ao mostrar o triunfo da personagem ao final do 

romance, por meio do casamento, Brontë, num primeiro momento, parece igualar a todas as 

mulheres, mas a autora está desvelando o que as mulheres podem vir a ser, ou seja, a 

personagem Jane Eyre se revela em contrapartida ao ideal das mulheres vitorianas. A mulher 

não é limitada apenas a uma finalidade, ela pode ter opções criadas por si mesma ao enfrentar 

os desafios da vida na sociedade machista.   

Assim como no romance de Brontë, Julia Lopes de Almeida também reivindica, 

mas, de forma implícita, um lugar para a mulher dentro do contexto patriarcal, apresentando 

sua personagem Alice, deslocada do ideal feminino por estar buscando seu sustento fora do 

lar. O fato de a personagem principal não ter voz ao longo da narrativa relaciona-se ao 

processo de apagamento sofrido pelas mulheres ao longo do tempo. O silenciamento da 

personagem Alice, de Julia Lopes de Almeida, é a representação da mordaça imposta pela 

sociedade. Segundo Jussara Amed: ―Julia inverte a ordem das coisas para demonstrar a 

ameaça que representa a dificuldade e resistência às mudanças‖ (AMED, 2010, p. 203). 

O casamento na obra A Intrusa, mesmo que caracterize a aceitação dos valores 

patriarcais, a autora consegue dar visibilidade para àquelas mulheres que buscaram autonomia 

por meio da educação e do trabalho e que sempre estiveram à sombra, à margem. A 

personagem Alice, de Julia Lopes de Almeida, também tem um relativo poder, à medida que 



93 

consegue que um homem se apaixone por ela sem nunca tê-la visto, apenas por suas ações, 

seu trabalho, suas realizações e, não, por sua aparência, por suas palavras ou por seus dotes 

em meio ao convívio social.  

 

 

4.1 A ascensão social da mulher pelo casamento e pelo trabalho 

 

 

Na sociedade patriarcal, o casamento era visto apenas como uma sina natural da 

mulher. Às mulheres era negado o direito de escolha, pois competia a elas assegurar seu 

matrimônio independente da perspectiva de ela encontrar a felicidade ou não. Assim, a mulher 

tinha sua vida definida de acordo com o homem. Primeiro, o pai era seu responsável legal e, 

em seguida, o marido, que tinha o dever de sustentar a esposa. Conforme Guacira Louro 

(2007): ―O casamento e a maternidade eram efetivamente constituídos como a verdadeira 

carreira feminina. Tudo o que levasse as mulheres a se afastarem desse caminho seria 

percebido como desvio da norma‖ (LOURO, 2007, p. 454). 

As mulheres, com o casamento, passavam a ser donas de casa, mas exatamente a 

sua, passavam de meninas a mulheres com as devidas responsabilidades e, muitas delas, eram 

troféus expostos por seus maridos à sociedade, como um prêmio e, como tal, sem direitos de 

expor suas ideias, seus sentimentos, suas angústias, etc. À mulher cumpria a obrigação de 

exibir a imagem honrada de seus maridos, sendo que: 

  

[...] os homens eram bastante dependentes da imagem que as mulheres pudessem 
traduzir para o restante das pessoas de seu grupo de convívio. Em outras palavras, 
significavam um capital simbólico importante, embora a autoridade familiar se 
mantivesse em mãos masculinas, do pai ou do marido. (D‘INCAO, 1997, p. 229). 

 

Nessa perspectiva, as mulheres estavam sentenciadas desde o seu nascimento a 

um destino de submissão e obediência ao sujeito masculino. Dessa forma, só restava-lhes 

viver sob os comandos do marido, pois, sem instrução e consideradas frágeis para a realização 

de tarefas fora do lar, sua única alternativa era o cuidado da casa e sua única realização 

pessoal era a maternidade. No entanto, no decorrer do final do século XIX e início do século 

XX, com as transformações da vida urbana e a consolidação do capitalismo e as mudanças de 

pensamento e de comportamento, o envolvimento afetivo começa a dar os primeiros sinais de 

mudança, conforme afirma Mary Del Priore: ―Os casais começam a se escolher porque as 



94 

relações matrimoniais tinham sido fundadas no sentimento recíproco. O casamento de 

conveniência passa a ser vergonhoso e o amor... bem, o amor não é mais uma ideia romântica, 

mas o cimento de uma relação‖ (DEL PRIORE, 1997, p. 231). Porém, o casamento entre 

membros da elite prevalecia ainda o critério de relacionamento entre classes, uma forma, 

segundo Priore (1997), ―de as famílias reagirem às mudanças administrativas advindas com 

burgueses estrangeiros e comerciantes enriquecidos que se estabeleciam, principalmente, em 

São Paulo‖ (PRIORE, 1997, p. 321). O casamento era antes de tudo, na sociedade brasileira 

do começo do século XX, uma garantia de que mulheres não ficassem à mercê do desamparo. 

Mulheres solteiras aparentemente não sobreviveriam dentro dos mecanismos sociais 

existentes no Brasil, sofriam de uma espécie de preconceito, que lhes diminuía socialmente e 

economicamente. 

Ao analisarmos as representações femininas em A Intrusa, observa-se que a autora 

Julia Lopes de Almeida apresenta algumas personagens femininas com ideias ainda moldadas 

dentro dos preceitos patriarcais, como é o caso da Pedrosa, pois para a personagem, o 

casamento ainda era visto como um arranjo social, um negócio sendo guiado mais por 

proveitos financeiros do que por motivação afetiva, sendo um símbolo de ascensão social, 

como se pode observar no trecho reproduzido a seguir: 

 

[...] Quando me casei, teu pai não passava de um advogado pobre... Quem o lançou 
na política? Fui eu. Quem trabalhou para sua eleição de deputado e que maior 
número de votos alcançou? Fui eu. Quem o levou pela primeira vez ao paço de Suas 
Majestades? Fui eu, e tinha apenas vinte e dois anos!... 
Quem, depois de proclamada a República, o persuadiu de aderir e lhe arranjou uma 
cadeira no Senado? Eu. Quem o fez ministro agora? Eu. Eu sempre, servindo-me 
destas estratégias, aproveitando todas as ocasiões e todas as simpatias, obsequiando 
um dia para insinuar no outro uma proteção que parecesse vir espontaneamente; 
realçando os méritos de teu pai, quer de espírito quer de coração, seguindo-o como 
um cão de caça segue o caçador, através de todos os perigos, corajosamente. [...] 
– Ah! eu não havia de ser tão tola que me casasse com insignificante. Casei por 
amor, mas também por ver em teu pai um homem de altas tendências. As mulheres 
são mais ambiciosas e mais ativas. Homem que casar com mulher acomodada, está 
perdido. É outra máxima das minhas. Toma nota. (ALMEIDA, 1994, p. 42) 

 

Apesar de a personagem Pedrosa reproduzir, algumas vezes, ideias machistas da 

sociedade, é, no mínimo, curioso, que essa representação se dê pela figura de uma mulher, 

pois essa personagem deixa transparecer a capacidade que a mulher tem de ser inteligente e 

esperta, e que lhe é tolhida ou subjugada pelo ideário androcêntrico. Nota-se também que a 

personagem apresenta astúcia quando quer atingir seus objetivos, qualidades e funções nem 

sempre esperadas da mulher pela sociedade, como cuidar da carreira do marido, da sua 

ascensão social, observando no marido potencialidades de crescimento pessoal e financeiro. 



95 

Ela representa uma estrutura matrimonial às avessas, uma vez que ela controla a vida do 

marido tendo o poder de decisão, é a desconstrução da lógica matrimonial da sociedade 

patriarcal, ao mesmo tempo que evidencia a necessidade da mulher em ocupar o espaço 

público.   

A Pedrosa é uma personagem que transita entre os comportamentos de 

independência e ao mesmo tempo conservadores, pois conforme D‘Incao (1997), ―as 

mulheres ganharam a função de colaborar na construção do projeto familiar, de garantir a 

mobilidade social por meio de sua conduta nos espaços públicos, como os salões e na vida 

cotidiana, privada, como esposa exemplar e boa mãe (D‘INCAO, 1997, p. 229). Para 

exemplificar esse jogo de artifícios que a personagem utiliza para conseguir tirar proveito das 

situações, tem-se o trecho a seguir: 

 

Sinhá, sentando-se a seu lado, indagou curiosamente: 
– Vamos ao Corcovado, a esta hora! fazer o quê? 
– Almoçar... 
– Sozinhas? E o papai? 
– Teu pai não almoça hoje em casa. 
– Mas ele sabe? 
– Há de saber quando eu lhe disser. 
– E se ele não gostar? 
– Tolinha... vejo que não tenho outro remédio senão ir te dizendo já o que adiava 
para mais tarde. Não saíste a mim na perspicácia... 
Sinhá olhava para a mãe com uma linda expressão de estupidez. 
– A razão por que vamos almoçar às Paineiras não pode ser desagradável a teu pai. É 
esta: está lá em cima, no hotel, o encarregado dos negócios de Inglaterra. Fui-lhe 
apresentada há dias, rapidamente: convém fazer-me lembrada... Aquele homem pode 
ser muito útil a teu pai. Aparecendo lá, como por acaso, ele forçosamente virá 
cumprimentar-nos. Almoçaremos talvez à mesma mesa e terei ensejo de lhe repetir o 
oferecimento de nossa casa. É uma relação útil. A vida, minha filha, é como uma 
caixa vazia que os sôfregos e os tolos enchem com tudo que topam, e os atilados só 
com coisas escolhidas. Se não fosse a minha tática, pensas que teu pai teria 
alcançado as posições que tem tido?! (ALMEIDA, 1994, p. 41-42) 

 

O fragmento acima, além de exemplificar os ardis usados por Pedrosa para 

conseguir vantagens para o marido, ele simboliza também o modo como algumas mulheres e 

homens se utilizam de alguns subterfúgios para conseguir o que querem, com dualidade em 

seu uso, tanto para benefícios quanto para malefícios. Nesse caso, pode-se perceber também 

que não há diferença de comportamento entre os gêneros feminino e masculino. 

Na sociedade patriarcal, eram os pais os responsáveis por conseguir casamento 

para suas filhas, dessa forma, o casamento se tornava alvo de preocupação, principalmente 

para o pai da moça, pois ele tinha a obrigação de encontrar um marido para a filha, pois trata-

se de uma forma de reafirmar o domínio masculino sob o feminino como se pode comprovar 

nas palavras de Oliveira:  



96 

As regras de casamento fundam a relação de assimetria social radical entre os sexo. 
(...) Um homem só pode obter uma mulher do outro homem (pai) (...). Para as 
mulheres, ao contrário, a troca acarreta sua redução ao status de objeto: não passam 
de moeda de troca, signos e emblemas dos status dominante dos 
homens.(OLIVEIRA, 1993, p. 32-33) 

 

Dessa forma, tem-se mais um exemplo de comportamento e atitude ambígua dessa 

personagem Pedrosa: o seu empenho em arranjar o casamento para a filha Sinhá. A Pedrosa 

enxerga no viúvo Argemiro uma oportunidade de futuro promissor e status social para a filha: 

  

[...] A propósito, minha filha deixa amanhã definitivamente o colégio das Irmãs de 
Sião. Vou buscá-la a Petrópolis. Estou velha, com uma filha já moça!... Sábado 
quero apresentá-la aos meus amigos. Ela tem grande predileção pelo senhor, Dr. 
Argemiro!  
Notou então o advogado que a Pedrosa o olhava com uma expressão diferente, como 
se lhe visse na cara pela primeira vez qualquer coisa desconhecida... Intrigava-o 
aquilo, mas não achou a explicação até ao fim da visita; [...] Em que pensaria a 
Pedrosa?... (ALMEIDA, 1994, p. 12). 

 

No entanto, a filha de Pedrosa não aceita os planos de casamento propostos pela 

mãe. Sinhá representa a moça romântica, pois ela acredita no amor e numa união sólida: ―Ela 

acreditara sempre que os laços do matrimônio eram indissolúveis... A grande poesia do 

casamento parecia-lhe estar na perpetuidade do amor e na perpetuidade do voto‖ (ALMEIDA, 

1994, p. 44-45). Como se pode verificar, Sinhá tem ideias bem diferentes da sua mãe em 

relação ao casamento, pois se observa também o contraste do romantismo da filha com as 

ideias conservadoras e ardilosas de Pedrosa, principalmente quando a moça resolve seguir seu 

coração e decide que o amor deve prevalecer em sua escolha. Assim, a moça, ao encontrar 

com Argemiro às escondidas, tem a seguinte conversa com ele: 

 

Argemiro não pôde conter um movimento de surpresa. Ela, muito séria, com uma 
gravidade que a tornava linda, estendeu para ele o agasalho e disse com um fio de 
voz suave e triste: 
– Agradeço a sua resolução... vá-se embora e peço-lhe que não volte, senão quando 
souber que eu já não estou aqui... Para o senhor isso não será um sacrifício; e quanto 
a nós... a saudade que nos deixar será atenuada pela certeza do seu respeito e da sua 
estima... – Eu não a tinha compreendido, distanciado como estou da sua idade e da 
sua perfeição... 
Consinta que eu volte no dia em que o seu coração de menina tiver encontrado um 
outro coração moço e digno dele! Bastará então uma palavra sua: venha! 
Sinhá não respondeu. (ALMEIDA, 1994, p. 55-56) 

 



97 

A escritora Julia Lopes de Almeida contempla também neste romance um tema 

que circulava entre as mudanças sociais da época: o divórcio13. Segundo Priore (1997), em 

1942, o Código Civil Brasileiro, em seu artigo 315, instituiu o desquite, ou seja, a dissolução 

do vínculo matrimonial, estabelecendo também que qualquer desvio de conduta da mulher, 

ela poderia perder a guarda dos filhos. A mulher separada era alvo de muito preconceito, era 

mal vista, era colocada à margem. Mesmo a autora Julia Lopes de Almeida apresentando o 

tema divórcio como secundário, numa breve passagem do livro, é possível verificar a forma 

conservadora e preconceituosa que é tratada uma mulher separada: 

 

A outra mesinha era para um casal, a mulher morena e robusta, o marido já grisalho 
e magrinho. 
A Pedrosa reconheceu-os logo que os viu e disse à filha: 
– É a Marianinha Serpa, do Rio Grande... foi minha colega nas Irmãs. Deus queira 
que não me reconheça!... 
– Por quê?! 
– Filhinha, assim como devemos procurar certas relações, devemos evitar outras... 
esta senhora é casada com um médico e tem dele não sei quantos filhos... abandonou 
a família e participou agora a toda a gente o seu casamento com este... 
– O outro morreu de desgosto? 
– Não; em primeiro lugar, porque o desgosto não mata; depois, porque ele também 
se casou com outra! 
Sinhá arregalou os olhos, espantada. 
A manhã era de revelações! Ela cuidara sempre que os laços do matrimônio eram 
indissolúveis... A grande poesia do casamento parecia-lhe estar na perpetuidade do 
amor e na perpetuidade do voto. Que era o casamento, então? um contrato 
quebradiço, sujeito a ser violado ao primeiro amuo? 
As ideias embaralhavam-se- na cabeça. Ainda na véspera discutira-se à mesa, em 
sua casa, a lei do divórcio. E o próprio pai afirmara que ela jamais seria decretada no 
Brasil... Interrogou a esse respeito a mãe, que respondeu quase em segredo: 
– Eles estão olhando para nós... disfarça... não convém falar nisso agora... A 
Marianinha já me conheceu... não fosse eu a mulher do ministro... verás como me 
abraça! 
Assim aconteceu. (ALMEIDA, 1994, p. 44-45) 

 

O diálogo exposto por mãe e filha, na obra, além de evidenciar as mudanças de 

comportamento da época, também apresenta as opiniões contrárias de ambas, visões 

antagônicas a respeito das mudanças sociais. A mãe, com sua ideia mais conservadora, mais 

preocupada com as convenções sociais e a opinião alheia, enquanto que a filha refletia sobre o 

valor do sacramento do casamento e como ele poderia se tornar algo sem importância com a 

adoção do divórcio.   

                                                 
13 O divórcio no Brasil foi instituído oficialmente com a emenda constitucional nº 9, de 28 de junho de 1977, 
regulamentada pela lei nº 6515, de 26 de dezembro de 1977. Até sua implementação, foram várias as tentativas 
no sentido de legalizá-lo, e quem se separava, antes da data de sua implementação, não findava o vínculo 
matrimonial, mas somente a sociedade conjugal. 



98 

A escritora Julia Lopes de Almeida ao tocar no tema do divórcio, mesmo se 

utilizando de uma personagem secundária para fazê-lo, o expõe de maneira corajosa, pois é 

um assunto que vinha gradativamente se avolumando no cenário ainda tão provinciano que 

era o Brasil do começo do século XX. O claro objetivo da escritora era chamar a atenção para 

uma temática que, certamente, provocaria muitas discussões. Ao mesmo tempo, a autora 

expunha a ferida aberta dos casamentos arranjados como algo ainda contratual, indissolúvel e 

capaz de sentenciar a vida, principalmente, de uma mulher. 

É interessante ressaltar que Julia Lopes de Almeida, ao apresentar um assunto 

delicado para a época, o divórcio, o faz por meio da representação feminina de uma 

personagem negra: ―A outra mesinha era para um casal, a mulher morena e robusta‖ 

(ALMEIDA, 1994, p. 44). Dessa forma, entende-se que a escritora ousava expor este tema, o 

divórcio, na condição de que a personagem Marianinha Serpa, por ser negra, já havia uma 

certa liberdade em se divorciar. Era negra, não seguia, portanto, às mesmas convenções 

sociais das mulheres brancas. 

Um aspecto importante a ser destacado na obra é o fato de a educação feminina 

ser apresentada como uma maneira de sobreviver economicamente sem a dependência de um 

casamento vantajoso ou/e marido com posses, como se pode exemplificar no trecho que segue 

no diálogo entre Argemiro e a Baronesa: 

 

A mulher hoje precisa ser instruída, solidamente instruída, mamãe, e eu quero, eu 
exijo que minha filha o seja. 
– Está direito, mas sempre quero saber se o sacrifício do estudo tem compensações 
verdadeiras![...] 
[...] mas a verdade é que Glória já chegou a uma idade em que não deve ser tratada 
como o animalzinho mimado que é. Precisamos prepará-la para o futuro, que é 
sempre incerto. Imagine que um dia, que infelizmente há de vir, faltem à nossa 
Glória os seus cuidados, os do avozinho e os meus... que será dela, se for uma 
ignorante, ela que é tão impulsiva e... tão geniosa; hein? 
– Quando isso acontecer, para longe o agouro, sua filha estará casada! 
– Estará ou não. E se for mal casada? Se o marido esbanjar toda a sua fortuna e a 
atirar depois às urtigas? (ALMEIDA, 1994, p. 17)  

 

Nota-se a preocupação de Argemiro com o futuro da filha Maria da Glória, pois o 

viúvo expõe em seu discurso as mudanças pelas quais a sociedade brasileira da época começa 

a apresentar, ou seja, Argemiro sabe que há mulheres que trabalham fora e que há outras que 

chegam a ter uma profissão. No diálogo que segue com sua sogra é possível observar o 

conflito de ideias de ambos quanto à perspectiva de futuro para Maria da Glória: 

 



99 

– Glória casará bem, com um homem que a ame e a respeite. Não faltava mais nada! 
minha neta mal casada! pobre... desprezada... precisando trabalhar para viver... que 
coisa horrível! 
– O que é horrível, mamãe, não é trabalhar; é não saber trabalhar! 
– Ora... a necessidade é o melhor mestre; se algum dia... oh! não! nem pensar 
nisso!... A minha Glória nasceu para ser amada. Eu leio naqueles olhos esse 
destino... É um pouco brusca... é um tanto autoritária... ora adeus! os homens gostam 
disso. 
Riram-se e o riso abafou um suspiro em que o Argemiro murmurou: 
– Eu queria-a mais meiga. (ALMEIDA, 1994, p. 17) 
 

Assim, Argemiro coloca sua filha aos cuidados de Alice, que passa a ter a 

responsabilidade de ensinar o que era permitido para uma menina da idade de sua filha 

aprender, como noções de francês, música, crochê, ou seja, tudo necessário para que Maria da 

Glória tenha uma experiência social para que possa organizar seu lar e educar seus filhos. 

Desse modo, a menina deixaria os maus hábitos e se tornaria mais prendada e mais amável. 

Outro personagem que exerce um importante papel na construção do aprendizado 

de Maria da Glória é o padre Assunção, que tem a função de ser o conselheiro da família. Ele, 

como amigo e conselheiro de Argemiro e padrinho de Maria da Glória, influencia também na 

educação da menina, por meio de sua orientação educacional e espiritual, representando a 

intervenção religiosa principalmente na educação feminina e toma para si a responsabilidade 

de investigar a vida da preceptora Alice. 

A concretização do casamento na obra A Intrusa acontece por meio da 

protagonista Alice que, ao final do romance, tem revelado por meio do padre Assunção seu 

passado honesto e sua origem nobre, como mostra a reprodução do trecho a seguir: 

 

– Esta moça, que toda a gente recebeu com certa malignidade, de que eu não fui 
isento, exerce o cargo de governanta desta casa para manter uma velha paralítica e 
um velho cego, verdadeiros cacos humanos, que ela visita todas as quartas-feiras 
piedosamente e de quem é o amparo. Filha única de um advogado brasileiro, 
Constantino Galba e neta materna do General Vitalino Ortiz, logo que perdeu a mãe, 
foi mandada a educar num dos melhores colégios da França, onde viveu até que, por 
morte do pai, ficando quase reduzida à miséria, voltou ao Brasil. Aqui, por toda a 
família viu-se entre dois criados, uma velha que já fora ama do pai, e o marido, 
antigo camarada do avô. Bens, só tinha uma casinhola velha em que se acomodou 
com o casal dos derradeiros amigos. Encararam os três a vida com ânimo. O homem 
trabalhava ainda e viveram quase sete anos dos recursos desse trabalho e de outros, 
incertos, de d. Alice: costuras... pinturas... bordados... Afinal lá chegou um dia em 
que o velho teve de sair de cena. Cegou. Trabalhara demais. Com o desgosto e 
outras fadigas da idade, fica-lhe a mulher paralítica; e eis a nossa d. Alice entre esses 
dois seres de redobrado peso. Redobrou também ela de atividade nos trabalhos 
manuais... propôs-se a dar lições... mas não lhe apareciam discípulos; os trabalhos, 
mal remunerados, não matavam a fome dos seus velhos... Foi por essa ocasião que 
apareceu no Jornal do Comércio um anúncio oferecendo um bom ordenado a uma 
senhora para governar a casa de um viúvo. Ela não hesitou. Os seus velhos teriam 
pão, ela um pouco mais de descanso... A filha do advogado, a neta do general, 
sujeitou-se a esse emprego para matar a fome dos seus criados. (ALMEIDA, 1994, 
p. 101-102) 



100 

Observa-se que é por meio do discurso masculino que é apresentada a verdade 

sobre o caráter e origem de Alice, o que sugere legitimidade e credibilidade, uma vez que o 

padre Assunção representa uma pessoa de confiança e ao mesmo tempo imparcial. 

Percebe-se também na citação acima o preconceito que a sociedade da época 

revelava em relação às mulheres que trabalhavam, eram vistas como indignas, um desvio das 

normas sociais. Nas palavras proferidas pelo padre Assunção observa-se também a situação 

de desamparo pela qual passavam algumas mulheres quando não tinham a figura masculina 

(pai, irmão ou marido) para lhes prover o sustento e, assim, se arriscavam no mercado de 

trabalho, além de ter que defender sua reputação, ou seja, a mulher deveria resguardar-se 

moralmente para que não fosse assediada sexualmente.        

O casamento acontece como forma de desfecho para o problema criado em torno 

de Alice: a desconfiança do seu caráter pelos demais personagens, pois casar não era o 

objetivo da protagonista. Sua intenção era a sobrevivência por meio do trabalho. Assim, a 

personagem se torna livre e isenta de toda a desconfiança. Alice, por meio de sua docilidade e 

suas habilidades domésticas, consegue trazer a harmonia do lar que Argemiro havia perdido 

com a morte de sua esposa: ―Ah! uma casa sem mulher, é um túmulo com janelas: toda a vida 

está lá fora...‖ (ALMEIDA, 1994, p. 1).  

O enlace de Argemiro e Alice acontece por meio da admiração que os dois 

acabaram nutrindo um pelo outro, pois mesmo sem conhecer a governanta, Argemiro já a 

admirava, fazia questão de sentir sua presença na casa, situações narradas pelo próprio 

Argemiro ao padre Assunção, que começou a perceber o interesse do amigo pela governanta. 

Quanto aos sentimentos de Alice, é a Baronesa que os identifica por meio das ações da 

governanta, como no cuidado que Alice tem com Glória, o olhar de Alice para o retrato de 

Argemiro... É a Baronesa que confirma os sentimentos da governanta pelo viúvo. 

O casamento é narrado de forma breve nas últimas páginas do livro e representa 

um meio de ascensão social para a personagem, como é descrito a seguir: 

 

Dois meses depois, numa linda manhã, os barões assistiram ao casamento de 
Argemiro e de Alice, feito por Assunção, testemunhado por Adolfo Caldas, Teles e 
d. Sofia. 
A cerimônia foi simples e sem lágrimas. A baronesa conteve-se. Muito pálida, 
dentre as sedas negras do vestido, ela adquirira pelo esforço enérgico da vontade 
uma rigidez de estátua. Nem um músculo das faces lhe tremia. Com as mãos 
pousadas nos ombros da neta, ela parecia olhar para tudo como do alto de uma torre, 
imperturbavelmente. (ALMEIDA, 1994, p. 104) 

 



101 

Nota-se que a escritora Julia Lopes de Almeida ao colocar o casamento como 

sinônimo de felicidade, de final feliz, demonstra sua preocupação em apresentar que é só 

através de um lar harmonioso, acolhedor é que se pode conseguir o equilíbrio necessário para 

o desenvolvimento de uma relação familiar saudável. Nesse caso, a figura feminina torna-se 

um elemento essencial para a construção desse equilíbrio. É interessante observar também que 

o casamento tanto para Argemiro quanto para Alice surge como uma nova chance, uma 

possibilidade de encontrar a felicidade. 

É importante ressaltar nesse contexto do casamento que, numa sociedade 

patriarcal, as possibilidades de uma mulher ascender socialmente eram muito limitadas e, por 

essa razão, restava-lhes apenas o casamento, pois, pelo trabalho, essa oportunidade era 

praticamente impossível. Sendo assim, a educação feminina era voltada exclusivamente para 

o casamento, pois suas possibilidades de ascensão social se restringiam apenas a poucas 

possibilidades, ou seja, ou ela possuía bens e fortuna, ou por herança, ou pelo casamento. 

Dessa forma, vários foram os literatos que já abordaram a temática do casamento 

como um meio de promoção social, como Machado de Assis, com a personagem Capitu14, em 

Dom Casmurro, Marina, em A sucessora, de Carolina Nabuco, entre outros.  

Quanto à personagem Capitu, em Dom Casmurro, tem-se a representação de uma 

personagem feminina ambiciosa, pois movida por seu interesse em subir hierarquicamente, vê 

no casamento com Bentinho a possibilidade de ascender socialmente, o que irá direcionar 

todos os seus atos. Para D‘Incao, ―o casamento era uma forma de ascensão social ou de 

manutenção do status da família e acontecia por conveniência, por meio de manipulações e 

estratégias (D‘INCAO, 2013, p. 229). Capitu demonstra ter artifícios para conseguir seu 

intento em casar-se com Bentinho desde a adolescência, ela é capaz de encontrar os meios 

para realizar o seu objetivo, como mostra o fragmento a seguir: 

 

- Você jura uma cousa? Jura que só há de casar comigo? Capitu não hesitou em 
jurar, e até lhe vi as faces vermelhas de prazer. Jurou duas vezes e uma terceira: - 
Ainda que você case com outra, cumprirei o meu juramento não casando nunca. - 
Que eu case com outra? - Tudo pode ser Bentinho. Você pode achar outra moça que 
lhe queira, apaixonar-se por ela e casar. Quem sou eu pra você lembrar-se de mim 
nessa ocasião? -Mas eu também juro! Juro, Capitu, juro por Deus nosso Senhor que 
só me casarei com você. Basta isso? Compreendeis a diferença: era mais que a 
eleição do cônjuge, era a afirmação do matrimônio. (ASSIS, 2008, cap. XLVIII, p. 
119).    

 
                                                 
14 A personagem Capitu, em Dom Casmurro, de Machado de Assis, é apresentada ao leitor a partir do olhar do 
narrador-personagem Bentinho. Dessa forma, todas as referências feitas à personagem sempre serão sob a ótica 
do narrador-personagem.  



102 

Assim, para Augusto Meyer (1986), o casamento para Capitu significa que: 

 

O alvo não está no próprio Bentinho, está muito além dele, na posição social que 
desfruta. O herói da triste história não passa, portanto, de um trampolim e, se 
considerarmos com atenção esse xadrez psicológico, veremos que Bentinho é 
quando muito uma boa peça nas mãos de um bom jogador. Ora, Capitu é um ótimo 
jogador. (MEYER, 1986, p. 222) 

 

A representação de Capitu deixa claro que sua inteligência, astúcia, esperteza e 

autonomia contribuem na sua luta para conseguir aquilo que deseja, pois seu casamento marca 

sua entrada para a classe burguesa. 

Outra personagem que tem sua vida transformada pelo casamento é Marina, 

protagonista do romance A sucessora, de Carolina Nabuco. No caso de Marina, uma moça 

criada na fazenda Santa Rosa, situada no interior do estado do Rio de Janeiro, o casamento 

com Roberto Steen, além de ascensão social, lhe trouxe a angústia das mudanças das relações 

sociais ruralista para as da elite burguesa. A personagem sente-se atordoada e incapaz diante 

de uma realidade de luxo que se viu obrigada a participar depois do casamento: 

 

Estranhava ainda nos espelhos a imagem elegantíssima da jovem senhora, casada há 
um mês e que sua mãe desconheceria. Na lua-de-mel, através de grandes hotéis da 
Argentina e do Uruguai, as toilettes haviam pela primeira vez assumido para ela 
papel importante. Em solteira, na fazenda, a moda não lhe entrava nas preocupações. 
Para Santa Rosa, bastavam vestidos de algodão, e, cada ano, um de seda, para 
receber hóspedes de cerimônia. Já datavam de sua adolescência as viagens à Europa, 
suspensas desde a morte do pai. (NABUCO, 1940, p. 7-8)   

 

Marina não se sentia confortável com a vida de luxo e também por não conseguir 

administrar o lar, mas ela era consciente que precisava adaptar-se ao novo meio social, para 

que pudesse seguir o ideal feminino: saber exibir-se socialmente e desempenhar bem sua 

função de dona de casa, como fizera a primeira esposa do viúvo Roberto Steen: 

 

Via-se na incumbência de tratar como amigos a relações que não escolhera e de 
frequentar com familiaridades casas desconhecidas onde Alice fora íntima. Na roda 
de Roberto e de seus amigos, Marina ingressava como uma figura nova para ocupar 
um lugar vazio. Comparecia, nos mesmos quadros e às mesmas horas, aos mesmos 
compromissos de sociedade que havia sido os de Alice, com a diferença que Alice, 
muito ativa, enchia mais ainda os momentos e sabia dar outra vida àquele ambiente 
criado por ela mesma. (NABUCO, 1940, p. 127) 

 

Na obra A Intrusa, de Julia Lopes de Almeida, Alice Galba teve que enfrentar os 

preconceitos e os comentários maldosos por conta de seu trabalho na casa de Argemiro, mas 

foi justamente o trabalho desempenhado por ela que a tornou visível aos olhos do viúvo, pois 



103 

mesmo sem vê-la, Argemiro aos poucos foi sentindo sua presença, e ela foi conquistando sua 

afeição, sua consideração. Ao contrário de Capitu, que usou de estratégias para livrar 

Bentinho da promessa da mãe em torná-lo padre e casar-se com ele, Alice Galba serviu-se de 

suas habilidades domésticas não como algo intencional, mas que a ajudaram a ascender 

socialmente. Enquanto que Marina teve que se libertar do fantasma da primeira esposa do 

marido para, enfim, encontrar a felicidade tão almejada. No caso de Alice Galba, o casamento 

surge como um prêmio aos seus serviços prestados, a personagem tem a garantia de amparo 

social e econômico. As representações femininas das três obras refletem o destino natural da 

mulher da época: o casamento. 

 

 

4.2 Olhares masculinos e alguns antagonismos 

 

 

Durante muito tempo a representação feminina e o discurso direcionado à mulher 

sempre se basearam num olhar perverso, buscando construir visões distorcidas do ser 

feminino que colocavam em destaque ideias de subalternidade, incapacidade intelectual e 

física. Assim, a mulher era percebida como um ser desprovido de direitos nas relações sociais 

e, dessa forma, neutralizando-a como sujeito. A literatura sempre esteve em consonância com 

as mudanças sociais e, portanto, buscou mostrar a evolução das transformações da figura 

feminina ao longo do tempo. Assim, conforme as palavras de Silva (2002) entende-se que: 

 

(...) É na representação que se cruzam os diferentes olhares; o olhar de quem 
representa, de quem tem o poder de representar, o olhar de quem é representado, 
cuja falta de poder impede que se represente a si mesmo. O olhar como uma relação 
social sobrevive na representação. O olhar é, nesse sentido, não apenas anterior à 
representação: ele é também seu contemporâneo. (SILVA, 2002, p. 12) 

 

Dessa forma, a representação da mulher foi conduzida por parâmetros sociais que 

enfrentaram variantes relevantes no decorrer da história. Essas mudanças ocorreram de acordo 

com as possibilidades que surgiram às mulheres, como sua inserção no mercado de trabalho e 

seu acesso à educação. Essas alterações, na vida feminina, também, podem ser observadas nos 

textos literários, pois em uma cultura centrada em valores patriarcais, as personagens 

femininas seguiam destinos que obedeciam às perspectivas do masculino em relação ao 

feminino, ou seja, as personagens femininas ficavam à sombra dos personagens masculinos. 



104 

Diante do exposto, ao analisar o enredo de A Intrusa, observa-se que a 

personagem Alice Galba, inserida em um contexto histórico de transição, foi construída pela 

autora Julia Lopes de Almeida como uma personagem feminina enigmática, pois pouco se 

sabe sobre a vida da personagem. Alice não expressa seus sentimentos, sua história, pois são 

poucos os diálogos em que a personagem tem voz. Tudo que é dito a respeito da personagem 

são os pontos de vista dos outros personagens em relação a ela, proporcionando os mais 

diferentes julgamentos. 

Ao deixar a personagem no campo da invisibilidade, a autora abre possibilidades 

para que fiquem evidentes os preconceitos vivenciados pelas mulheres que se desviavam do 

‗destino de mulher‘, ou seja, casar, cuidar do marido e dos filhos. Ao ser representada dessa 

maneira, a personagem torna-se o espelho da sociedade, pois ela reflete todos os juízos de 

valor e pensamentos atribuídos às mulheres que buscam o trabalho como forma de 

sobrevivência ou fazem uso do espaço público. Dessa forma, o leitor, aos poucos, vai 

tomando conhecimento, por meio do narrador onisciente, dos julgamentos atribuídos a Alice e 

se torna capaz de confirmar que esta personagem representa o lugar social indefinido das 

mulheres.  

Assim, antes da chegada de Alice à casa de Argemiro e após sua comunicação de 

que havia colocado um anúncio no jornal, solicitando uma moça para trabalhar em sua 

residência, todos os amigos do viúvo tinham a mesma opinião a respeito de moças solteiras 

que trabalhavam em casas de homens solteiros. O primeiro a emitir opinião foi o padre 

Assunção: ―Olha que chamas o perigo para casa‖ (ALMEIDA, 1994, p. 5). Em seguida, seu 

amigo Caldas alerta o viúvo: ―Olha que essas madamas trazem anzóis nas saias... Quando 

menos pensares... estás fisgado... E tu que és bom peixe! É uma raça abominável, a das 

governantas... Verás amanhã que afluência de francesas velhas à tua porta! Feia ou bonita, a 

mulher é sempre perigosa. Eu deixar-me-ia ficar sossegadinho nos braços do Feliciano!‖ 

(ALMEIDA, 1994, p. 5). Nota-se a forma preconceituosa que o padre Assunção e o amigo de 

Argemiro se referem às mulheres que trabalhavam, pois elas representavam, segundo eles, um 

ser perigoso e que podiam comprometer a imagem respeitável do viúvo. Percebe-se também 

nas citações acima a concepção dos olhares masculinos em relação às mulheres, ou seja, 

imagens de comportamento construídas pela sociedade burguesa: a mulher-anjo, a mulher-

sedução e a mulher-demônio. Assim, para a sociedade patriarcalista, a mulher por si só é um 

ser ambíguo, e, por esta razão, um ser perigoso, com dupla essência (salvação e danação), 

que, segundo Engel (2000), precisa ser mantida sob o domínio das normas para se garantir o 



105 

―cumprimento do papel social de esposa e mãe (...), a vitória do bem sobre o mal‖ (ENGEL, 

2000, p. 332).   

Os olhares maldosos e comentários ditos a respeito da governanta/preceptora 

continuavam mesmo após já estar trabalhando na casa do viúvo há algum tempo. Caldas, 

amigo de Argemiro, continuava alertando o amigo sobre a forma como uma moça se sujeitava 

aquela rotina de trabalho, pois ele acreditava que: ―(...) mas as pobres honestas têm outros 

meios de ganhar o pão, menos suspeitos e, sobretudo, menos arriscados...‖ (ALMEIDA, 1994, 

p. 59). Observa-se que Caldas sugeria que não era qualquer trabalho doméstico que podia ser 

honesto. Segundo afirma Monteiro (2000), ―a preceptora foi sempre vista, entre outras coisas, 

como uma ameaça pela sua sexualidade. Para externar esse conflito, necessário se fazia negar 

à preceptora a sua natureza de mulher, a sua sexualidade‖ (MONTEIRO, 2000, p. 110). Essa 

afirmação esclarece o porquê de a personagem apagar sua identidade feminina. 

As referências dos olhares masculinos para Alice continuam também sob o ponto 

de vista do personagem Feliciano, que na sua primeira aparição na narrativa é descrito como 

sendo ―um negro de trinta e poucos anos, esgrouviado e bem vestido (...) é filho da ama de 

minha mulher‖ (ALMEIDA, 1994, p. 4). Feliciano trabalhava na casa de Argemiro há muitos 

anos, era uma espécie de copeiro, mas que abusava da boa vontade do patrão, pois mexia nas 

suas coisas sem seu consentimento, fumava seus cigarros, usava suas roupas e mexia na 

carteira de Argemiro. Por ser um empregado de confiança de sua sogra, o viúvo não podia 

demiti-lo. Aborrecido com esta situação, Argemiro resolve contratar uma governanta para 

cuidar de sua casa, para por ordem em tudo, inclusive nos gastos domésticos. Assim, Alice se 

torna alvo das armações e dos falsos comentários de Feliciano, pois o empregado vê, na 

governanta, aquela que veio para por fim a sua ‗boa vida‘. Um exemplo de seus desleixos 

pode-se observar no diálogo que segue: 

 

Jantaram sem alegria; à sobremesa o criado foi buscar a caixa dos charutos e 
Argemiro, levantando o talher de cristofle, mostrou ao padre que o garfo tinha sinais 
de fogo na extremidade dos dentes, e que as lâminas das facas começavam a bailar 
nos cabos. 
E tudo aquilo era novo! 
Padre Assunção sorriu: 
– Agora reparas em tudo! 
Feliciano trouxe os charutos e Argemiro reconheceu que o negro se sortira 
abundantemente com os seus havanas. Sempre o mesmo abuso! Olhando com 
atenção para o criado, viu que ele ostentava cinicamente uma das suas camisas 
bordadas; também não estava certo de lhe haver dado já aquela 
bonita gravata roxa de bolinhas pardas. Como o padre Assunção era considerado de 
casa, Feliciano, mesmo à vista dele, apresentou ao amo as contas da semana. 
– A ode do desperdício! 



106 

Era um batalhão de cifras encarreiradas, pelo almaço abaixo, atropelando-se no seu 
exagero que as fazia saltar aos olhos de Argemiro. Desde o fornecedor das frutas 
finas, até à cerzideira da roupa branca, todos tomavam vulto através da 
multiplicação do negro. (ALMEIDA, 1994, p. 10) 

 

Após a chegada de Alice, Feliciano começa a perceber que as modificações que a 

moça começa a fazer na administração da casa o impede de continuar tirando proveito dos 

objetos do seu patrão, então resolve fazer intrigas dela à Baronesa, no intuito de tudo voltar a 

ser como antes da atuação da governanta. Uma das intrigas de Feliciano colocava em xeque a 

honestidade de Alice, pois ele afirmava que tinha visto a governanta usando uma joia da 

falecida esposa de Argemiro, como mostra o trecho a seguir: 

 

– A senhora não se lembra de um alfinete que iaiá sua filha gostava de usar e que 
representava uma andorinha de pedras? 
A velha corou até a raiz dos cabelos e abriu a boca, como se lhe faltasse o ar. 
– Não diga nada ao patrão, pelo amor de Deus! Eu não afirmo... Pode ser outro 
alfinete... somente... 
– Cala-te!... É impossível que as coisas chegassem até esse ponto!... Oh! minha 
filha! 
– A senhora perdoe... mas acho do meu dever... 
– Eu falarei a Argemiro! 
– Pelo amor de Deus! A senhora me perdoe! Deixe eu adquirir a certeza e depois lhe 
direi toda a verdade... juro por quem está no céu! Lá vem seu barão... não diga nada 
a ele também! 
– Por que não? Estás doido! Se não mentes, não deves temer coisa alguma! 
– É porque assim serei despedido e não poderei velar de perto pelo interesse de d. 
Glória... 
A baronesa já não ouviu as razões do preto e gritou para o marido, num desabafo: 
– Sabes o que me disse o Feliciano?! Que a tal d. Alice se empavona com as joias de 
nossa filha, joias que só podem ser usadas por Maria! Vê a que ponto chegou aquilo! 
E ainda querem levar a minha Glória para lá!... Nunca mais! (ALMEIDA, 1994, 
p.31) 

 

Dessa forma, Feliciano torna-se aliado da Baronesa, que tendo ciúmes da neta e 

tentando a todo custo preservar a memória da filha morta, o personagem vê a oportunidade de 

tirar proveito da situação, se comportando como um ‗demônio familiar‘. 

A narrativa de A Intrusa apresenta algumas atitudes do personagem Feliciano que 

se assemelham as do personagem Pedro, da peça teatral O demônio familiar, de José de 

Alencar. Na peça de teatro escrita por José de Alencar, Pedro é um escravo (ainda moleque) 

que desejava ser cocheiro. Para ter seu sonho realizado, ele cria várias situações com cartas, 

poesias e flores entregues a outros destinatários, para que seus senhores, Eduardo, Henriqueta 

e Carlotinha, se casem com pessoas ricas, e assim, eles poderiam usufruir do luxo de ter um 

cocheiro, função que ele mesmo desempenharia, como é possível observar no diálogo da cena 

a seguir: 



107 

Pedro — Nada, nhanhã! Que V.Mce. é uma moça muito bonita e Pedro um moleque 
muito sabido! 
Carlotinha — É melhor que arrumes o quarto de teu senhor, vadio! (Carlotinha 
senta-se e lê) 
Pedro — Isto é um instante! Mas nhanhã precisa casar! Com um moço rico como Sr. 
Alfredo, que ponha nhanhã mesmo no tom, fazendo figuração. Nhanhã há de ter 
uma casa grande, grande, com jardim na frente, moleque de gesso no telhado; quatro 
carros na cocheira; duas parelhas, e Pedro cocheiro de nhanhã. (ALENCAR, 1977b, 
p. 3)  

 

Nota-se com a transcrição do diálogo acima, a esperteza de Pedro em tentar 

convencer Carlotinha a se casar com um homem de posses para que ela pudesse se beneficiar 

de tê-lo como cocheiro, cargo que ele almejava. Do mesmo modo é o ex- escravo Feliciano, 

que se intromete na vida do patrão, instiga os ciúmes e desperta a desconfiança da Baronesa 

em relação a Alice, para que a governanta seja demitida e ele possa gozar dos golpes que ele 

aplicava no patrão. Assim, a representação da figura do ‗demônio familiar‘ demonstra a 

perturbação da paz doméstica, uma vez que ele conhece tudo que se passa no ambiente 

familiar, consegue manipular, por meio de sua malícia e/ou ignorância, um jogo de intrigas na 

tentativa de colher benefício próprio. Na peça teatral de José de Alencar, Pedro, ao final, 

apesar de todos os seus artifícios, contribui para o desfecho feliz dos seus senhores, enquanto 

que Feliciano, em A Intrusa, não consegue que suas intrigas deem certo.  

Outro aspecto interessante apontado nas duas obras diz respeito à problemática 

dos recém-libertos, como é o caso do negro Feliciano, de A Intrusa, e Pedro, de O demônio 

familiar, que consegue sua liberdade ao final da narrativa da peça, como forma de punição, 

pois seria responsável pelos seus próprios atos e todos os deslizes cometidos seriam 

respondidos única e exclusivamente por ele mesmo. 

Um fato interessante quanto à figura do ‗demônio familiar‘ é que essa 

representação apresenta elementos que podem ser observados na atualidade, mas sob a 

perspectiva da pós-modernidade, como a interferência dos empregados na vida dos patrões 

causando confusão. Um exemplo é a adaptação da peça teatral para o cinema, a comédia Trair 

e coçar, é só começar (2006), do roteirista e ator Marcos Caruso. No enredo da peça/filme, 

uma empregada doméstica cria várias confusões por achar que sua patroa está traindo o 

marido com o síndico do prédio.  

Na obra A Intrusa, a representação da figura do ex-escravo Feliciano é ambígua, 

pois, ora é apresentado como ―um negro muito empertigado, com um arzinho desdenhoso e 

enfiado num dolman branco de impecável alvura‖ (ALMEIDA, 1994, p. 6), ora é descrito 

como ―relíquia da família‖ (ALMEIDA, 1994, p. 4). Nota-se também um destaque para a 

questão racial do personagem, apresentada por meio do narrador onisciente: 



108 

Revoltado contra a natureza que o fizera negro, odiava o branco com o ódio da 
inveja, que é o mais perene. Criminava Deus pela diferença das raças. Um ente 
misericordioso não deveria ter feito de dois homens iguais dois seres 
dessemelhantes! 
Ah, se ele pudesse despir-se daquela pele abominável, mesmo que a fogo lento, ou a 
afiados gumes de navalha, correria a desfazer-se dela com alegria. Mas a 
abominação era irremediável. O interminável cilício duraria até que, no fundo da 
cova, o verme pusesse a nu a sua ossada branca...  (ALMEIDA, 1994, p. 61) 

 

No fragmento acima, o narrador onisciente expõe a consciência do personagem 

Feliciano a seu próprio respeito, mostrando assim outra faceta da sociedade do começo do 

século XX: o preconceito racial, que chega ao ponto da desvalorização da raça negra pelo 

próprio negro. Esse mesmo artifício é também usado por outra personagem. No caso, Pedrosa, 

a mulher que gostaria de ter nascido homem. 

Nota-se que o papel do negro no romance de A Intrusa, representado pelo 

personagem Feliciano, oscila entre os discursos estereotipados e racistas que eram propagados 

em sua época, ao mesmo tempo em que questiona, de forma sutil e astuta, o lugar do negro 

numa sociedade pós-abolicionista.  

A narrativa de A Intrusa centraliza-se na personagem Alice, que mesmo tendo sua 

identidade apagada, é por meio dessa personagem que o enredo circula. Assim, é por meio da 

governanta que vão se apresentando seus antagonistas. A Baronesa Luiza é a primeira a 

rivalizar a personagem, pois o olhar direcionado à presença da governanta denota seu 

desespero pela perda do poder em controlar a vida do genro e de sua neta, simbolizado 

também o declínio da aristocracia. A representação da Baronesa é uma figura emblemática, 

pois ela é o contraste da aristocracia com a República, como mostra o trecho a seguir: 

 

– Teu sogro aferra-se também por gosto a este sítio? 
– Por gosto e por economia. Ele explica melhor a sua predileção pelo campo, 
dizendo que, à sombra das suas mangueiras, se sente mais longe da República... 
– Aí está! e eu nunca o ouvi falar em política... 
– Não é homem que discuta fatos consumados. Depois, está velho e é amigo do 
repouso... [...] 
A chácara do barão ficava a um quilômetro da estação. [...] 
[...]Chegavam à porta do velho palacete dos barões do Cerro Alegre. (ALMEIDA, 
1994, p. 14-15) 

 

A rivalidade da Baronesa em relação a Alice também é demonstrada quando ela 

faz julgamentos sobre o caráter da governanta, alegando ser em consequência da República: – 

―Ah! Padre Assunção, a República estragou a nossa terra! Agora qualquer criatura parece 

digna de toda a confiança... Quem nos dirá quais as intenções daquela criatura? Por mim 

tenho medo, apesar da sua vigilância...‖ (ALMEIDA, 1994, p. 36). A Baronesa vê Alice como 



109 

uma intrusa, a pessoa que veio para tomar o lugar de sua falecida filha e disputar o amor de 

sua neta Maria da Glória. Para a personagem, Maria da Glória não precisava dos cuidados de 

outra pessoa, não precisava de muita instrução. Nesse caso, a Baronesa representa o contraste 

de costumes da antiga aristocracia com os novos advindos com a República. 

É possível observar, na construção da personagem da Baronesa Luiza, uma 

intertextualidade com a personagem Maria Bárbara, da obra O Mulato, de Aluísio Azevedo, 

pois a sogra de Manuel Pescada mudou-se para cidade para cuidar da casa e educar a neta Ana 

Rosa após a morte de sua filha. A personagem Maria Bárbara também simboliza o contraste 

dos costumes rurais e urbanos presentes nas mulheres escravocratas maranhenses, como 

mostra o fragmento a seguir: 

 

Maria Bárbara tinha o verdadeiro tipo das velhas maranhenses criadas na fazenda. 
Tratava muito dos avós, quase todos portugueses; muito orgulhosa; muito cheia de 
escrúpulos de sangue. Quando falava nos pretos dizia ‗os sujos‘ e, quando se referia 
a um mulato, dizia ‗O cabra‘. Sempre fora assim e, como devota, não havia outra. 
Em Alcântara tivera uma capela de santa Bárbara e obrigava a sua escravatura a 
rezar ali todas as noites, em coro, de braços abertos, às vezes algemados. 
(AZEVEDO, 1897, p. 15) 

 

Nota-se que tanto Aluísio Azevedo quanto Julia Lopes de Almeida tecem críticas 

aos costumes arcaicos, pois ao colocar em suas obras figuras femininas de origem rural ou 

inseridas em um ambiente rural, essas personagens estariam sujeitas ao atraso, a ações sociais 

conservadoras e distantes do progresso, das ideias dos grandes centros. 

O antagonismo da Baronesa Luiza revela seu apego ao poder, que tenta mantê-lo a 

todo custo com suas manipulações para que a memória de sua filha não seja esquecida 

exigindo do genro que a promessa feita à filha em seu leito de morte seja cumprida, pois 

assim ela continuaria mantendo sua autoridade. Com os artifícios usados na tentativa de 

provar que a governanta era uma péssima influência para sua neta e que podia tomar o lugar 

de sua falecida filha, a Baronesa perde o pouco de prestígio e moralidade que ainda lhe 

restava, como demonstra a reflexão do barão sobre o comportamento da esposa: 

 

 ―As mulheres são terríveis,‖ – pensava ele – ―devoram-se umas às outras, como 
animais de espécie diferente... Até a minha, que foi sempre incapaz de torcer o 
pescoço a uma galinha, dá-se agora, depois de velha, ao prazer de torturar uma 
criatura sua semelhante... E, afinal, coitada, quem sofre mais é ela... que não 
encontra remédio para a sua doença... E ora aqui chegamos ao desfecho que ela tanto 
ambicionava e eu tanto temia... E agora? Que se teria dito?...‖ (ALMEIDA, 1994, p. 
92-93) 

 



110 

Na obra, também fica evidente que as representações femininas da Baronesa e 

Alice demonstram um choque de gerações, pois não estavam em sintonia com as 

transformações sociais e com a visão de mundo que ambas possuíam. Pode-se inferir também 

com o fragmento acima que o pior julgamento que uma mulher pode ter é ser julgada por 

outra mulher. Neste ponto é interessante notar que o pensamento machista pode romper a 

questão dos gêneros. Mulheres que são educadas dentro da ótica machista, apesar de serem 

mulheres, podem, sim, desenvolver atitudes, pensamentos, pré-julgamentos com 

características machistas. Percebe-se que, na obra A Intrusa, não há representação da 

sororidade feminina.  

Como a obra A Intrusa é um romance de transição, pois reflete o contexto 

histórico do início do século XX, a governanta Alice, durante toda a narrativa, foi colocada 

sob suspeita, principalmente pelos personagens masculinos que representam as ideias 

machistas da sociedade daquela época, entretanto personagens como Pedrosa e a Baronesa 

Luiza também reproduziram as críticas androcêntricas, o que demonstra o reforço dos valores 

patriarcais pautados na sociedade daquele período. Assim, por vezes, a mulher acolhe a visão 

masculina reproduzida pela sociedade machista, como afirma Pierre Bourdieu: 

 

A visão androcêntrica é assim continuamente legitimada pelas próprias práticas que 
ela determina: pelo fato de suas disposições resultarem de incorporação do 
preconceito desfavorável contra o feminino, instituído na ordem das coisas, as 
mulheres não podem senão confirmar seguidamente tal preconceito. (BOURDIEU, 
2009, p. 44) 

 

Dessa forma, Julia Lopes de Almeida faz do espaço da narrativa um lugar não 

convencional para a mulher, expondo posições antagônicas como num duelo entre o 

tradicional e o transgressor. 

 

 

4.3 Inovações e repetições em A Intrusa 

 

 

A investigação proposta por meio do estudo das representações femininas de A 

Intrusa, de Julia Lopes de Almeida, insinua a construção da imagem de uma nova mulher, 

uma vez que apresenta personagens que transitam entre os velhos e os novos costumes 

adquiridos com o advento das transformações sociais do início do século XX. 



111 

As ideias contidas nos romances de autoria de Julia Lopes de Almeida são 

inovadoras para época porque tocam na visibilidade feminina e seu protagonismo, como uma 

sólida base na instrução e também no trabalho, que tornam o gênero feminino protagonista e 

ator de importância no cenário social. 

Mas como falar em um tema tão delicado em uma época em que a sociedade ainda 

era extremamente patriarcal? Julia Lopes de Almeida carrega em seus textos como 

característica notável a sutileza, a diplomacia em apresentar estes temas na sociedade 

brasileira do início do século XX. De forma habilidosa, a escritora tentou inserir o 

comedimento, a discrição para apresentar uma consciência acerca da condição feminina, 

caracterizada por personagens que quebram as expectativas valorizadas pelo patriarcalismo. 

Nota-se que nas obras escritas por Julia Lopes de Almeida os enredos apresentam 

elementos do cotidiano feminino, como o lar, as relações familiares, assim como personagens 

femininas com índole sensata, objetivas, com espírito de justiça, que valorizam o trabalho e a 

instrução. Assim, Julia Lopes de Almeida permite revelar em suas produções literárias 

―ambiguidades e compromissos, avanços e acomodações, tentou conciliar, na vida e a obra, o 

modelo da Nova Mulher...‖ (TELLES, 2000, p. 436). A escritora foi capaz de apresentar, de 

forma implícita em seus romances, personagens femininas que transgrediram ou tentaram, de 

alguma forma, se opor ao poder patriarcalista. 

A protagonista de A Intrusa dentro da obra tem sua construção feita, em boa parte 

do romance, de maneira onipresente. Raramente observam-se falas da personagem, no 

entanto, o enredo curiosamente a utiliza como eixo de discussão e de desenrolar de uma série 

de eventos, sendo assim, a protagonista Alice se desenvolve de modo ―como suporte da ação 

que normalmente é, sobretudo, como lugar preferencial de afirmação ideológica‖ (REIS, 

1987, p. 309). O diferencial da construção da personagem Alice é que ela não foi construída 

diretamente pelo olhar da escritora ou pelo narrador, mas foi apresentada por uma sequência 

de construções elaboradas por outros personagens, que não são unânimes em suas opiniões e, 

às vezes, até podendo mudá-las, como é o caso do viúvo Argemiro que, no primeiro contato 

com a governanta, era desconfiado do seu caráter.  

Analisando a obra A Intrusa, de Julia Lopes de Almeida, é possível notar o 

trabalho feminino como um dos temas, em que a representação feminina, mais precisamente 

da protagonista Alice, aparece à sombra dos demais personagens. Ao expor a profissão de 

governanta/preceptora, Julia Lopes de Almeida apresenta o trabalho como uma das demandas 

femininas necessárias, principalmente quando as mulheres se veem sozinhas, sem o apoio de 



112 

um pai ou marido. Assim, percebe-se que o trabalho feminino passa a modificar o próprio 

destino da mulher.  

A figura da governanta/preceptora é o elemento estranho dentro do núcleo 

doméstico, pois é vista como ―símbolo de uma época de repressão social à mulher e, ao 

mesmo tempo, alegoria que projeta o excluído, o outro, a sombra, como uma forma de 

alteridade que ilumina a diferença‖ (MONTEIRO, 2000, p. 17).  Em A Intrusa, tem-se um 

trecho que exemplifica a visão das governantas/preceptoras: 

  

A antipatia da avó sugerira-lhe instintiva repugnância por essa intrusa, como 
chamavam lá em casa a governanta das Laranjeiras. Ah, mas Glória tinha o seu 
plano, não deixaria que a outra tomasse confiança consigo. Uma alugada, uma 
mercenária! (ALMEIDA, 1994, p. 21) 

 

No romance Jane Eyre, de Charlote Brontë, a representação crítica das 

governantas fica mais evidente, uma vez que a voz da narrativa é da própria Jane Eyre, que 

relata uma conversa na casa do Sr. Rochester como mostra o fragmento a seguir: 

 

Eu temia – ou devo dizer que esperava? – que a alusão feita a mim fizesse Mr. 
Rochester olhar para o meu lado. E, involuntariamente, mergulhei ainda mais na 
sombra. Mas ele não olhou. 
– Nunca pensei no assunto – disse ele, indiferente, olhando direto para a frente. 
– Não, os homens nunca pensam em economia e bom senso. Devia ouvir o que a 
mamãe diz a respeito de governantas. Mary e eu tivemos, pelo menos, uma dúzia 
delas. A metade era detestável e o resto era ridículo. E todas eram um pesadelo... 
(BRONTË, 2010, p.158) 

 

Assim, a representação da mulher na figura da governanta/preceptora traz 

questões importantes do papel feminino, uma vez que expõe a mulher à vida pública, ou seja, 

no espaço do outro, colocando em discussão o sujeito feminino com suas singularidades e 

ambiguidades, o constante contraste entre a mulher como o objeto da representação e a 

própria condição da representação e, por outro lado, mulheres como produto da sociedade de 

sua época.   

Observa-se que, nas duas obras, a figura da governanta/preceptora é o ser que 

habita um mundo de sombras e invisibilidade no ambiente doméstico. Na sociedade vitoriana, 

a figura da governanta/preceptora constitui uma ameaça à moralidade feminina. Conforme 

aponta Sohiet (2004): 

 

Para grande parte dos estudiosos em comportamentos da virada do século XIX para 
o XX, a intelectual emancipada era mau exemplo para as outras mulheres, pois faria 
com que acreditassem que poderiam viver sem o auxílio do marido. Ao se recusarem 



113 

a restringir seu universo à maternidade e ao lar, desprezando as suas funções 
naturais, essas mulheres de comportamento diferenciado seriam a fonte de todos os 
flagelos sociais. (SOHIET, 2004, In Revista Nossa História) 

 

Posteriormente, em meados do século XX, mais precisamente em 1934, tem-se a 

obra da escritora australiana Pamela Lyndon Travers, Mary Poppins, que teve sua primeira 

adaptação para o cinema em 1964 e, mais recentemente, em 2018, com o retorno de Mary 

Poppins. Tanto a obra literária quanto a adaptação traz na representação da figura da 

governanta Mary Poppins uma combinação de conciliação e insubordinação. No livro, Mary 

Poppins tem conduta mais rígida com as crianças, requisito condizente com a realidade de 

seus patrões e de acordo com as exigências para o exercício do cargo, mas é no equilíbrio 

entre o mundo formal e a fantasia que a personagem se destaca, recurso bastante explorado na 

adaptação feita pela Disney, além de apresentar Mary Poppins com mais doçura no trato com 

as crianças. Apesar de as obras (livro e filme) terem sido associadas ao público infantil e 

terem essências diferentes, o livro de Pamela Travers traz diversas abordagens que podem ser 

analisadas, entre elas a emancipação feminina que também está representada na figura da 

protagonista do livro. 

No que se refere à apresentação de outras abordagens de representação da figura 

feminina tendo como parâmetro as personagens de A Intrusa, o perfil feminino da Pedrosa é 

instigante. Caracterizada como uma mulher ardilosa e que ―Vingava-se do destino de tê-la 

feito mulher‖ (ALMEIDA, 1994, p. 11). A Pedrosa apresenta como características marcantes 

a sua astúcia e inteligência para tentar conseguir aquilo que deseja. O fato de a personagem 

ser reconhecida pelo seu sobrenome ressalta sua personalidade dominante. Dessa forma, a 

personagem se auto descreve ―...desde que me conheço sou assim... atilada e corajosa 

(ALMEIDA, 1994, p. 42). Pedrosa simboliza o ser feminino ardiloso, assim como Capitu, em 

Dom Casmurro, com seus ‗olhos de cigana oblíqua e dissimulada‘. Tanto em A Intrusa como 

em Dom Casmurro as personagens femininas fazem articulações para conseguir o que 

almejam. Assim, tem-se em A Intrusa um exemplo que ilustra as articulações de Pedrosa: 

 

[...] É preciso ter faro para se perceber bem isso... Catando-se seixinhos podem-se 
fazer castelos... Este é um provérbio inventado por mim e que não deves esquecer... 
– Mamã não receia... 
– Quem tem medo não vai à guerra. E depois, medo de quê? 
– Que percebam... 
– Faço tudo com muita diplomacia; sei disfarçar a minha vontade, fazê-la triunfar 
sem que ninguém perceba. É um dom peculiar e que eu desejo transmitir-te. 
(ALMEIDA, 1994, p. 42) 

 



114 

Em Dom Casmurro, destaca-se o seguinte fragmento que exemplifica as ideias 

engenhosas de Capitu: 

 

Como vês, Capitu, aos quatorze anos, tinha já ideias atrevidas, (...) mas eram só 
atrevidas em si, na prática faziam-se hábeis, sinuosas, surdas, e alcançavam o fim 
proposto, não de salto, mas aos saltinhos. [...] - Posso confessar? - Pois, sim, mas 
seria aparecer francamente, e o melhor é outra coisa. José Dias... - Que tem José 
Dias? - Pode ser um bom empenho. - Mas se foi ele mesmo que falou... - Não 
importa, continuou Capitu; dirá agora outra coisa. Ele gosta muito de você. Não lhe 
fale acanhado. Tudo é que você não tenha medo, mostre que há de vir a ser dono da 
casa, mostre que quer e que pode... - Não acho, não, Capitu. - Então vá para o 
seminário. - Isso não. - Mas que se perde em experimentar? Experimentemos; faça o 
que lhe digo. (MACHADO DE ASSIS, 2004, p. 37-38) 

 

Na comparação entre as representações das duas personagens observa-se o caráter 

transgressor de ambas, uma vez que características como inteligência e astúcia eram 

elementos condenáveis na conduta de mulheres pertencentes à sociedade patriarcal, pois o 

ideal de feminino do patriarcado, segundo Telles (2012), era a mulher doce, submissa, o anjo 

que consola, ouve, sorri, compreende, reclusa do lar. Assim, essa mulher ideal começa a ruir, 

tanto em Dom Casmurro quanto em A Intrusa.  

Outro exemplo de transgressão da obra em análise é a filha da Pedrosa, Sinhá, 

descrita como uma moça ―...muito espigada, mais alta que a mãe, com um arzinho petulante 

no rosto claro, de feições miúdas‖ (ALMEIDA, 1994, p. 27), não concordou em seguir os 

planos e os mesmos passos que a mãe para conseguir um marido de boa posição social. Sinhá 

não queria ser objeto de negociação, muito menos casar sem amor, o que configura sua 

obstinação em suas escolhas, como é destacado no fragmento que segue em que Sinhá reflete 

sobre os planos de casamento que a mãe programou para ela: 

 

Tinha pensado muito desde aquele passeio ao Corcovado e começava a compreender 
o seu papel... A mãe oferecia-a ao Argemiro... era por causa dele que lhe pusera nas 
orelhas aquelas pérolas, que pareciam queimá-la... Por quê? Porque ele era rico e 
ocupava na sociedade um lugar brilhante... Amava-a ele? não!... amava-o ela? 
talvez... (ALMEIDA, 1994, p. 52) 

 

Observa-se que o romantismo da personagem Sinhá está implícito no fato de a 

personagem não aceitar casar-se por meras ambições, convenções. Ela acredita no amor 

verdadeiro, não no amor pela posição, pelo contrato social.  No fragmento a seguir, tem-se a 

passagem do trecho em que Sinhá anula qualquer intenção de casamento com Argemiro:  

 



115 

Argemiro não pôde conter um movimento de surpresa. Ela, muito séria, com uma 
gravidade que a tornava linda, estendeu para ele o agasalho e disse com um fio de 
voz suave e triste: 
– Agradeço a sua resolução... vá-se embora e peço-lhe que não volte, senão quando 
souber que eu já não estou aqui... Para o senhor isso não será um sacrifício; e quanto 
a nós... a saudade que nos deixar será atenuada pela certeza do seu respeito e da sua 
estima... (ALMEIDA, 1994, p. 55) 

 

Conforme Beauvoir, ―O amor na mulher é uma tentativa suprema de superar, 

assumindo-a, a dependência a que se se acha condenada; mas, mesmo consentida, essa 

dependência não se pode viver senão no medo e no servilismo (BEAUVOIR, 1967, p. 437). 

Na obra Orgulho e Preconceito, de Jane Austen, a personagem Elizabeth também se recusa a 

casar com uma pessoa que não foi escolhida por ela, o que contraria sua liberdade de escolha. 

A escritora Jane Austen é defensora da autonomia feminina, marca característica de seus 

romances, como mostra o trecho a seguir em que Elizabeth recusa um pedido de casamento: 

 

Você é muito precipitado, senhor [...] você se esquece que eu nada respondi. Deixe-
me fazê-lo sem perda de tempo. Aceite meus agradecimentos pelo elogio que faz de 
mim. Sou muito sensível à honra de suas propostas, mas me é impossível fazer 
qualquer coisa senão decliná-las. [...] Com a minha palavra, senhor, [...] sua 
esperança é bem extraordinária depois de minha declaração. Eu lhe asseguro que não 
sou uma destas jovens damas (se é que há tais damas) que são tão ousadas a arriscar 
sua felicidade pela oportunidade de serem pedidas em casamento uma segunda vez. 
Sou totalmente séria em minha recusa. Você não poderia me fazer feliz e estou 
convencida de que sou a última mulher no mundo que lhe poderia fazer assim 
(AUSTEN, 2012, p. 67-68). 

 

Assim, como se pode observar na narrativa de Julia Lopes de Almeida e no 

romance de Jane Austen, ao desviar das ações programadas para as personagens, as escritoras 

expõem características de transgressão feminina. 

O perfil da Baronesa Luiza, personagem de A Intrusa, também contraria as 

perspectivas das ideias de liberalidade feminina das primeiras décadas do século XX. A 

Baronesa representa o modelo de mulher da sociedade patriarcal, expresso na sua excessiva 

valorização da maternidade e sua percepção sobre educação, casamento, entre outras 

questões. Quanto à valorização da maternidade, a Baronesa destaca-se pelo seu apego 

excessivo e doentio pela memória da filha morta e sua hostilidade em relação a tudo que 

representava novos costumes e, principalmente, à governanta/preceptora Alice. Um exemplo 

de seu comportamento doentio em relação à memória de sua filha falecida está no fragmento 

que segue: 

 

– Como és frio... 
– Sou velho; e tenho juízo. 



116 

– Também eu sou velha... 
– Mas és mulher, e vives mais do sentimento que da razão... Alimentas a ideia de 
que tua filha sente, sofre, existe, e exiges que ela ocupe um lugar que infelizmente 
está bem vazio... Deleitas-te em revolver saudades; fixas-te em pensamentos de que 
deverias fugir; a morte assusta-te; a ideia do nada apavora-te e crias então um 
mundo à parte para tua filha, que, se continua a viver, é só no teu cérebro, mais 
ainda do que no teu coração! Reage contra essa tortura... 
– É a minha consolação... 
– É o teu desespero! 
– Não é... talvez deva ser como dizes... mas eu agarro-me a esta ilusão, para poder 
suportar a saudade... 
– Não chores... 
– Sinto-me tão sozinha! (ALMEIDA, 1994, p. 68) 

 

A dor da Baronesa pela saudade da filha morta e sua insistência em fazer com que 

a filha sempre esteja viva na mente e no coração do viúvo, faz com que a Baronesa, com seu 

ciúme exagerado, se transfigure numa vigilante da mente e do coração de Argemiro, como se 

observa no trecho que segue: 

 

- [...] Minha sogra é uma sentinela sempre alerta na defesa do meu coração. Ela não 
se importa que me roubem os haveres ou que eu esbanje a minha fortuna; que eu 
tenha ou não tenha amigos, que eu trabalhe ou que descanse, que eu sofra ou me 
divirta; o que ela não quer, absolutamente, é que eu ame! Maria há de viver 
eternamente diante dos meus olhos, como vive diante dos seus, e hei de manter até o 
meu último alento a promessa que lhe fiz de não tornar a casar-me... (ALMEIDA, 
1994, p. 59-60) 

 

Em relação ao comportamento de cultuar imagens das primeiras esposas falecidas, 

tem-se como exemplo as personagens a Sra. Danver (Judith Anderson), personagem do filme 

Rebecca, produzido por Alfred Hitchcock (1940), e Juliana (Nathalia Timberg), obra 

inspirada no romance Rebecca, de Daphne du Marrie, da telenovela A Sucessora, adaptação 

do romance de mesmo título de Carolina Nabuco, dirigida por Herval Rossano, exibida em 

1978 na Rede Globo, com cento e vinte e cinco capítulos. Devido à semelhança entre as 

obras, uma vez em que há a suspeita de plágio15 por parte da escritora inglesa Daphne du 

Marrie da obra de Carolina Nabuco, as representações das duas governantas são bem 

                                                 
15 A escritora Carolina Nabuco explica o plágio ocorrido em sua obra A sucessora nas páginas do livro Oito 
décadas: Eu havia traduzido o livro para o inglês com esperança de vê-lo editado nos Estados Unidos. Esta 
tradução foi oferecida – sem êxito – a várias editoras por uma agência literária de Nova Iorque, a quem confiei o 
manuscrito para esse fim, mediante contrato. Eu havia pedido a esse literary agent que tentasse também 
encontrar-me um editor na Inglaterra. Logo que li Rebecca e me inteirei do caso, escrevi a esse agente 
perguntando se havia atendido ao meu pedido de encontrar um editor em Londres. Respondeu-me que não. 
Pouco depois, porém, apareceu um artigo no New York Times Book Review, ressaltando as coincidências 
existentes entre Rebecca e A sucessora, e o agente então (não creio que no mesmo dia) apressou-se em me 
escrever que, de fato, mandara meu romance a seu correspondente inglês, cujo nome me comunicou. Rebecca 
vendeu-se literalmente aos milhões; foi traduzido em muitas línguas e depois explorado num magnífico filme. 
Embora muitos me aconselhassem iniciar processo, eu fiquei plenamente satisfeita em ver o plágio ser 
geralmente proclamado pelos que haviam lido os dois livros [...] (NABUCO, 2000, p. 140).  



117 

semelhantes. Ambas tinham a ‗função‘ de cultuar a memória da primeira esposa dos viúvos 

para que jamais fossem esquecidas por eles e por todos que a conheceram. As personagens 

das duas obras atormentavam as novas esposas do viúvo, pois para as governantas, as novas 

esposas eram intrusas que apareceram para tomar o lugar, se apoderar da casa, do viúvo e dos 

bens, que antes pertenciam a Rebecca de Winter, primeira esposa de Maximiliam, e Alice 

Steen, falecida esposa de Roberto Steen. Da mesma forma, a Baronesa Luiza não aceita que 

outra mulher ocupe o lugar de sua filha: ―Isso seria razoável, se não houvesse a vingar a doce 

Maria, tão abandonada... Pobre filha, ter o seu lar, o seu lugar, invadido por uma intrusa de 

má morte...‖ (ALMEIDA, 1994, p. 74). 

Para que as falecidas esposas fossem lembradas por todos e, em especial, pelos 

viúvos, as personagens inspiradas nos romances Rebecca e A Sucessora, tem-se nas cenas de 

adaptação das obras, as imagens dos retratos das falecidas esposas e os objetos deixados por 

elas dispostos do mesmo modo. Assim, também, a Baronesa, mesmo não residindo na casa da 

filha, controlava a disposição dos objetos e dos retratados que eram espalhados pela casa, 

como mostra o trecho que segue: 

 

– Você tem ido visitar o túmulo de Maria? Mandou reproduzir os retratos de Maria? 
– e assim o nome da filha saía-lhe constantemente da boca, como a querer impô-lo à 
lembrança de todos. 
Os retratos de Maria, desde o de colo, de quatro meses, até o último, em que o seu 
perfil delicado se voltava para o céu, como a interrogá-lo, alinhavam-se sobre o 
guéridon, sobre o piano, na sala de visitas, na saleta de trabalho e na sala de jantar, 
repetindo-se por toda a casa, para que nunca os olhos maternos deixassem de o 
encontrar... Ela vivia assim perpetuamente arrastada pela saudade, nunca 
conformada, e criadora da ilusão! (ALMEIDA, 1994, p. 39) 

 

No fragmento acima é possível observar traços patológicos da personagem, como 

o apego ao passado, o ciúme exacerbado, o exagero no rememoramento da filha. Trata-se de 

um perfil psicológico quase se aproximando da loucura. As atitudes da personagem podem ser 

interpretadas como tentativas de reviver o passado. 

Para contrapor a ideia de representação do passado, a personagem Maria da 

Glória, filha do viúvo Argemiro, simboliza o surgimento da nova mulher. A menina que, 

antes era apresentada como ―uma selvagem, [...] mal sabe ler, rabisca umas letras em péssima 

caligrafia... e toca sem compasso umas intoleráveis lições do método! Já era tempo de saber 

muito mais‖ (ALMEIDA, 1994, p. 9), após os cuidados de Alice, aos poucos: ―Deixa a casca 

selvagem com a avó, e fica a de cetim!‖ (ALMEIDA, 1994, p. 72). O olhar implementado em 

Maria da Glória por Alice direciona a menina a descobrir um novo mundo, apresentando 



118 

alternativas para sua contemporaneidade e apontando perspectivas de construção de um novo 

futuro. 

A representação da personagem Maria da Glória reflete o anúncio da nova mulher, 

as futuras gerações, pois Glória, como qualquer criança, é curiosa, principalmente quando 

começa a conhecer a realidade apresentada por Alice e a participar dos círculos sociais 

urbanos. Assim, para Souza e Silva (2015), a escrita de Julia Lopes de Almeida representa: 

 

[...] uma voz feminista em um tempo em que a maioria das mulheres mal sabiam ler 
e escrever. Percebe[-se], assim, o pioneirismo e a força do discurso apresentado, 
ainda que muitas vezes implicitamente, na ficção da autora em estudo, como um 
modo de reivindicação do lugar da mulher dentro da sociedade [ do início do século 
XX.] (SOUZA et al. SILVA, 2015, p. 11) 

 

Nota-se que esse mesmo recurso é utilizado nas obras do escritor Monteiro 

Lobato, pois o autor sempre apresenta uma forma de colocar suas ideias e pensamentos como 

forma de educar o público leitor, como se pode comprovar nas palavras de Barbosa (1996): 

 

A insistência e o senso de oportunidade com que Monteiro Lobato intercala 
instrução e educação em suas narrativas, mesmo as menos propícias a inserções 
didáticas, revelam, desnudam, esclarecem sua preocupação de fazer sua literatura 
para crianças e jovens um veículo de formação intelectual e moral. (BARBOSA, 
1996, p. 85)  

 

Como se pode observar, tanto Julia Lopes de Almeida quanto Monteiro Lobato 

implementavam suas ideias por meio de suas personagens, tendo como objetivo a busca de 

uma conscientização da sociedade.  

Portanto, as relações intertextuais entre a escritora Julia Lopes de Almeida com 

outros autores e obras (romances, filmes e peças teatrais) demonstram que a literatura suscita 

múltiplas leituras e interpretações, favorecendo um jogo de inovação e repetição de imagens 

de enredos e personagens.    

Dessa forma, as representações femininas de Julia Lopes de Almeida, em A 

Intrusa, tentam conciliar costumes estabelecidos pela sociedade patriarcal e os novos valores 

que surgem com as transformações sociais das primeiras décadas do século XX. As 

personagens demonstram que sabem negociar com as convenções sociais com sutileza e 

determinação. Assim, nas representações femininas de A Intrusa, principalmente a 

protagonista do romance, a autora mostra que a mulher que se propõe a buscar sua 

independência por meio do trabalho não usufrui nenhum direito ou respeito por parte da 



119 

sociedade do início do século XX. A protagonista do romance escrito por Julia consegue 

evidenciar todo o antagonismo que era direcionado à mulher no começo da República Velha. 

 

  



120 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

O roteiro percorrido para análise da obra A Intrusa, de Julia Lopes de Almeida, 

teve como enfoque as perspectivas de inovação e repetição das representações femininas, 

pautadas na observação do movimento social em trânsito do século XIX e início do século 

XX.   

Assim, a pesquisa contemplou o momento histórico vivenciado no Brasil, em 

plena virada de século, em que o país passa por uma fase de efervescência cultural, social, 

política e econômica, principalmente a cidade do Rio de Janeiro, então capital federal, período 

o qual ficou conhecido como Belle Époque. É a cidade do Rio de Janeiro, o espaço escolhido 

por Julia Lopes de Almeida para desenvolver o enredo da obra em análise A Intrusa, romance 

publicado em formato de livro em 1908. 

Com a Belle Époque e com as transformações da paisagem urbana da capital 

federal, o país começou a apresentar novos costumes sociais, o que impulsionou a mudança 

de hábitos dos cariocas, principalmente das mulheres. Constata-se que a historiografia desse 

período de transição influenciou na intensa produção dos textos de Julia Lopes de Almeida. 

Observa-se também que o contexto da Belle Époque serviu de palco para muitos de seus 

romances e crônicas, ora revelando as transformações estruturais da cidade do Rio de Janeiro, 

ora apresentando o duelo de velhos e novos costumes.  

No romance A Intrusa, escrito por Julia Lopes de Almeida, estão presentes temas 

como o casamento, a profissionalização e educação feminina, sendo possível observar como 

estão estabelecidas as relações sociais dessa fase de transição, deixando em evidência o 

anúncio de novas posturas femininas, reflexo desse período de transição. 

Dentre os resultados obtidos após levantamento bibliográfico, verifica-se que  

Julia Lopes de Almeida foi uma escritora que alcançou sucesso em meio aos seus pares da 

escrita, tanto no Brasil quanto no exterior. Foi uma das poucas escritoras que conseguiu viver 

como profissional das letras, seja exercendo colaboração em periódicos da época, seja na 

comercialização de seus romances, livros infantis e participando de conferências. Verifica-se 

que apesar de todo o sucesso da escritora na época, seu nome foi apagado dos manuais de 

história da literatura devido aos parâmetros estabelecidos pela crítica androcêntrica. É nessa 

perspectiva que se fez necessário trazer para o cenário dessa pesquisa o estudo da crítica 

feminina, pois além de desempenhar um importante papel de resgate histórico com o estudo e 

valorização das escritoras e suas respectivas obras, instiga também o estudo da escrita de 



121 

autoria feminina como sendo um grito em meio ao silenciamento em que estiveram durante 

muitos séculos. 

Nota-se na escrita de Julia Lopes de Almeida uma preocupação com a norma culta 

da língua, clareza e objetividade, recursos que a autora considerava essenciais para inserir 

seus pensamentos e ideias para uma nova conscientização feminina. Motivada em apresentar 

para as mulheres de sua época novos ideais femininos de comportamento e educação, Julia 

Lopes de Almeida se utilizou de uma simulação do discurso patriarcalista para construir 

representações femininas que anseiam por mudanças, sem que estas mudanças fossem 

caracterizadas por uma discriminação entre os gêneros. 

Assim, por meio de sua habilidade escrita, Julia Lopes de Almeida foi capaz de 

tratar de temas amenos utilizando-se de intervalos entre a representação e a linguagem 

simples para apresentar as lacunas da sociedade burguesa, ou seja, a escritora se utilizava 

dessas lacunas para criticar valores e construções sociais pré-determinadas ao sujeito 

feminino.  

Ao rever a análise do romance A Intrusa, é possível verificar que as 

representações femininas expostas por Julia Lopes de Almeida refletem a transitoriedade do 

período de início do século XX, além de constatar o diálogo que é estabelecido com as obras 

de outros escritores, tendo indícios de avanços e recuos, que se apresentam por meio de temas 

ou comportamentos recorrentes das personagens femininas. 

Colocar a figura feminina como protagonista em suas obras é uma das marcas 

características da escritora Julia Lopes de Almeida, uma vez que expõe vários perfis 

femininos que representam pequenas perspectivas de mudança em relação à submissão da 

mulher. Observando a análise do romance A Intrusa descrita nesta pesquisa, tem-se a imagem 

da mulher sendo colocada em evidência, em que se ressalta o preconceito feminino como um 

dos principais entraves para as mulheres que revelam atitudes de busca pela independência 

financeira.  

Dentro da obra A Intrusa, o mistério que envolve a figura de Alice é uma das 

facetas da escritora, pois ao construir a personagem dessa forma, ou seja, dispondo de sua 

invisibilidade e da sua ausência de expressão comunicativa, a personagem torna-se um objeto 

reflexivo da sociedade patriarcal, pois ao mesmo tempo em que fica implícito o perfil 

feminino da personagem, também fica claro o preconceito social que é declarado à mulher. A 

personagem é o espelho da sociedade patriarcal. 



122 

Destaca-se ainda o papel da mulher como o ser que é responsável pela harmonia 

do lar, além de expor contrapontos na construção de outras personagens femininas que ora 

tem comportamentos transgressores, ora estão presas às normas sociais pré-determinadas. 

As representações femininas de Julia Lopes de Almeida estão entre uma linha 

tênue entre a crítica de valores à condição de subordinação da mulher, anunciando a libertação 

feminina e o disfarce da aceitação dos ditames da sociedade da época. 

Ao suscitar discussões em torno das representações femininas, as personagens 

conservam atuais os conflitos de ideias que envolvem a condição feminina em várias 

situações de convivência em um grupo social, o que propõe novos olhares para a obra e para a 

escritora Julia Lopes de Almeida. 

 

  



123 

REFERÊNCIAS 
 
 
ALENCAR, José de. Teatro completo. Rio de Janeiro: Serviço Nacional de Teatro, v.2, 1977.  
 
 
ALMEIDA, Júlia Lopes de. A mulher e a arte. [mimeo, s/d]. Júlia Lopes de Almeida. 
Corimbo. Rio Grande do Sul, n. 113, p. 1-3, 31 jul. 1918. 
 
 
______. A família Medeiros. Rio de Janeiro: Empresa Nacional de Publicidade, 1919.  
 
 
______. A falência. Florianópolis: Editora Mulheres, 2003.  
 
 
______. A Intrusa. Rio de Janeiro: Fundação Biblioteca Nacional/Ministério da Cultura, 
1994.  
 
 
______. A Silveirinha (crônica de um verão). Florianópolis: Mulheres, 1997. 
 
 
______. A Viúva Simões. Lisboa: António Maria Pereira Editor, 1897. 
 
 
______. Cruel Amor. Rio de Janeiro, Francisco Alves & Cia, 1911. 
 
 
______. Eles e Elas: monólogos e diálogos. 2ªed Rio de Janeiro: Francisco Alves & Cia, 
1922. 
 
 
______. Livro das noivas. 2ªed. Rio de Janeiro: Francisco Alves & Cia, 1905. 
 
 
______. Memórias de Marta. Sorocaba: Durski, 1889. 
 
 
______. Os porcos. In: Ânsia Eterna. Disponível em: 
<http://www.biblio.com.br/conteudo/JuliaLopesdeAlmeida/molduraobras.htm>. Acesso em: 
11 dez. 2019. 
 
 
ALMEIDA, Jane Soares de. Mulher e Educação: a paixão pelo possível. São Paulo: Unesp, 
1998. 
 
 
ALVES, Rubens. Disponível em: <https://www1.folha.uol.com.br>folha. Acesso em: 12 jan. 
2020. 



124 

AMED, Jussara Parada. Escrita e experiência na obra de Júlia Lopes de Almeida (1862- 
1934). Tese de doutorado defendida no Departamento de História Social da Universidade de 
São Paulo, 2010. 
 
 
ANDRADE, Mario de.  o movimento modernista. In: _______ Aspectos da literatura 
brasileira. São Paulo: Martins, 1974. 
 
 
ANJOS, Augusto dos. Augusto dos Anjos: obra completa. Org. Alexei Bueno. Rio de Janeiro: 
Nova Aguilar, 2004. 
 
 
ASSIS, Machado de. Dom Casmurro. São Paulo: Gold, 2004. 
 
 
ASSUNÇÃO, Sergio Carvalho de. A poesia visceral e visionária de Augusto dos Anjos. Rio 
de Janeiro, 2014. Publicado em: Scripta Uniandrade, Curitiba, PR, v. 12, n. 2, p. 46-63, 2014. 
 
 
AUSTEN, Jane. Orgulho e preconceito. São Paulo: Editora Landmark, 2012. 
 
 
BANDEIRA, Lourdes; MELO, Hildete Pereira. Tempos e Memórias do Feminismo no Brasil. 
Brasília: Secretaria de Políticas para as Mulheres, 2010. Disponível em: 
<http://livrandante.com.br/lourdes-bandeira-hildete-pereira-de-melo-tempos-e-memorias-
movimento-feminista-no-brasil/>. Acesso em: 02 mar. 2019. 
 
 
BARBOSA, Alaor. O ficcionista Monteiro Lobato. Editora Brasil, 1996. 
 
 
BARRETO, Lima. Triste Fim de Policarpo Quaresma. São Paulo: Ática, 1983. 
 
 
______. Lima. Clara dos Anjos. São Paulo: Saraiva, 2002. 
 
 
BATISTA, Karen Fernanda Mourão. Júlia Lopes de Almeida e a educação da mulher nos 
livros das Noivas e das Donas e Donzelas. Monografia apresentada no curso de graduação em 
Pedagogia da Universidade do Estado do Rio de Janeiro/ Faculdade de Formação de 
Professores. São Gonçalo, 2012. 
 
 
BEAUVOIR, Simone de. – O segundo Sexo: a experiência vivida – volume2, / Tradução 
Sérgio Milliet - 3. ed. – Rio de Janeiro: Nova fronteira, 2016.  
 
 
______. O segundo Sexo: Fatos e mitos – volume1, / Tradução Sérgio Milliet - 3. ed. – Rio de 
Janeiro: Nova fronteira, 2016. 



125 

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Tradução de Maria Helena Kühner. 6ª ed. Rio 
de Janeiro: Bertrand Brasil, 2009. 
 
 
BOSI, Alfredo. O pré-modernismo. São Paulo: Cultrix, s.d. 
 
 
BROCA, Brito. A vida literária no Brasil- 1900. Rio de Janeiro: MEC, 1956. 
 
 
CANDIDO, Antônio; et al. A crônica. São Paulo: Editora da Unicamp; Rio de Janeiro: 
Casa Rui Barbosa, 1992. 
 
 
CAVALCANTI, Vanessa R. S. Debruçando-se na janela do tempo: cantos e encantos da 
história feminina brasileira (1870-1940). Revista del Cesla. n. 2, p. 120-128, 2001. 
 
 
COMPAGNON, Antoine. O Trabalho da Citação. Belo Horizonte: Editora UFMG, 1996. 
 
 
COSTA, Suely Gomes. Onda, rizoma e sororidade como metáforas: representações de 
mulheres e dos feminismos. (Paris, Rio de Janeiro: anos 70/80 do século XX). Revista 
IINTERThesis, Florianópolis, vol. 6, nº 2, 2009. Disponível em: 
<https://periodicos.ufsc.br/index.php/interthesis/article/view/1807-1384.2009v6n2p1>. 
Acesso em 02 mar. 2019. 
 
 
COSTRUBA, Deivid Aparecido. Conselho às minhas amigas: os manuais de ciências 
domésticas de Júlia Lopes de Almeida (1896 e 1906), Dissertação de Mestrado em História, 
2011. 
 
 
CUNHA, Euclides da. Os Sertões. Rio de janeiro: Francisco Alves, 1991. 
 
 
DEL PRIORE, Mary. História do cotidiano. São Paulo: Contexto, 1997. 
 
 
______. História das mulheres no Brasil. São Paulo: Contexto, 1997. 
 
 
DE LUCA, Leonora. Feminismo e Iluminismo em Júlia Lopes de Almeida (1862-1934). Ci. 
& Tróp., v. 25, n. 2, p. 213-236, jul./dez. 1997. 
 
 
______. O ―feminismo possível‖ de Júlia Lopes de Almeida. In: CORRÊA, Mariza (Org.). 
Cadernos Pagu. Simone de Beauvoir & os feminismos do século XX. n. 12. 1999b, (pp. 275-
299). 
 



126 

______. Relatório de Pesquisa Júlia Lopes de Almeida. Campinas: UNICAMP, 1994 
 
 
D‘INCAO, Maria Ângela. Mulher e família burguesa. In: DEL PRIORE, Mary (Org.) & 
PINSKY, Carla Bassanezi (Coord. Textos). História das mulheres no Brasil. 10ª ed. São 
Paulo: Contexto, p. 223 a 240, 1997. 
 
 
DUARTE, Constância Lima. Feminismo e literatura no Brasil. In: Revista Estudos Avançados 
da USP. vol. 17, n. 49, p. 151-172, set./dez. 2003. (Dossiê Mulher, Mulheres). 
 
 
______. Literatura Feminina e Crítica Literária. Comunicação apresentada na ANPOLL - II 
Encontro Nacional, Rio de Janeiro, 26 a 29/maio/1987.  
 
 
ENGEL, M. Psiquiatria e feminilidade. In: DEL PRIORE, M. (org.) História das mulheres no 
Brasil. São Paulo: Contexto, 2000. 
 
 
FERNANDES, Rogério. Os caminhos do ABC. Sociedade portuguesa e ensino das primeiras 
letras. Porto: Porto Editora, 1994. 
 
 
FREITAS, Zilda de Oliveira. A literatura de autoria feminina. Silvia Lucia Ferreira e Enilda 
Rosendo do Nascimento (org). In: Imagens da mulher na cultura contemporânea. Salvador: 
Neim/Ufba, 2002, p. 115- 123. Letras, Santa Maria, v. 20, n. 41, p. 183-195, jul./dez. 2010. 
 
 
FREYRE, Gilberto. Sobrados e mucambos: decadência do patriarcado rural e 
desenvolvimento urbano, Rio de Janeiro: José Olympio, 1968. 
 
 
GIULANI, Paola Cappelin. ―Os movimentos de trabalhadoras e a sociedade brasileira‖. In: 
PRIORE, Mary Del (org.). História das Mulheres no Brasil. 7 a ed. São Paulo: Contexto, 2004 
 
 
GUIMARÃES, Cinara Leite.  O espaço ficcional em narrativas de Julia Lopes de Almeida: A 
Viúva Simões e A Falência. 2015. 188 f. Tese (Doutorado em Letras) – UFPB, 2015.  
 
 
HALLEWELL, Laurence. O Livro no Brasil (sua história). São Paulo: EDUSP, 1985. 
 
 
KLEIN, Ana Inez. O ensino das crônicas do professor Coruja. IN: BOEIRA, Nelson. GOLIN, 
Tau (org.). História Geral do Rio Grande do Sul: Colônia. Passo Fundo: Méritos, 2006, p. 
309-322. 
 
 
LAFETÁ, João Luiz. 1930: a crítica e o modernismo. São Paulo: Duas Cidades, 1974. 



127 

LOBO, Luiza. Crítica sem juízo. Rio de Janeiro: RJ: Editora Garamond, 2007. 
 
 
LOURO, Guacira Lopes. Mulheres na sala de aula. In: PRIORE, Mary Del (org.) História das 
mulheres no Brasil. 9ª ed. São Paulo: Contexto, 2007. 
 
 
______. G. L. Gênero, sexualidade e educação: uma perspectiva pós-estruturalista. 6ª ed. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 1997.  
 
 
______. Pedagogias da sexualidade. In: LOURO, G. L. (Org.). O corpo educado: Pedagogias 
da sexualidade. 2ª ed. Tradução de Tomaz Tadeu da Silva. Belo Horizonte, MG: Autêntica, 
2000. 
 
 
MEYER, Augusto. Capitu In: Textos Críticos. São Paulo: Perspectiva, 1986. 
 
 
MICELI, Sérgio. Intelectuais à brasileira. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 
 
 
______.  Intelectuais e classe dirigente no Brasil: (1920-1945). São Paulo: Difel, 1979. 
 
 
MIGUEL, Luiz Felipe; BIROLI, Flávia. Feminismo e política: uma introdução. 1ed – São 
Paulo: Boitempo, 2014. 
 
 
MONTEIRO, Maria Conceição. Sombra errante: a preceptora na narrativa inglesa no século 
XIX. Niterói: EdUFF, 2000. 
 
 
MOREIRA, Nadilza M. de B. A condição feminina em Júlia Lopes de Almeida e Kate 
Chopin. 1998. Tese (Doutorado em Letras) – UNESP, São José do Rio Preto, 1998. 
 
 
______. Nadilza M. de B. Júlia Lopes de Almeida: resistência e denúncia na Belle Époque 
brasileira. Revista Ártemis. ISSN: 1087-8214. v. 1, p. 56-63, dez. 2004.  
 
 
______. A crônica de Júlia Lopes de Almeida dialoga com o projeto de modernidade do 
Brasil republicano. Terceira Margem, Rio de Janeiro, n. 20, p. 176-188, janeiro/julho 2009. 
 
 
MUZART, Zahidé L. (org.). Escritoras brasileiras do século XIX: antologia. Florianópolis: 
Editora Mulheres; Santa Cruz do Sul; EDUNISC, 1999.  
 
 



128 

______. Escritoras brasileiras do século XIX: antologia, Vol 2. Florianópolis: Editora 
Mulheres; Santa Cruz do Sul; EDUNISC, 2004. 
 
 
NEEDELL, Jeffrey D.: Belle Époque Tropical (trad. Celso Nogueira). São Paulo: 
Companhia das Letras, 1993. 
 
 
NEVES, Margarida de Souza. ―Os cenários da república. O Brasil na virada do século XIX 
para o século XX‖. IN: FERREIRA, Jorge e DELGADO, Lucilia de Almeida Neves (orgs.). 
O Brasil republicano. O tempo do liberalismo excludente: Da Proclamação da República à 
Revolução de 1930. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, v. 01, p.15, 2003. 
 
 
OLIVEIRA, Rosiska Darcy de. Elogio da diferença: o feminismo emergente. 3. Ed. São 
Paulo: Brasiliense, 1993. 
 
 
PATROCÍNIO, Paulo Roberto Tonani do. Escritos à margem: a presença de escritores da 
periferia na cena literária contemporânea. Tese (Doutorado em Letras) – Pontifícia 
Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2010. 
 
 
PRÁ, Jussara Reis e CARVALHO, Marie Jane. Feminismos, políticas de gênero e novas 
institucionalidades. Labrys Estudos Feministas, Brasília, jan./jul. 2004. 
 
 
PENA, Felipe. Jornalismo literário. São Paulo: Contexto, 2008. 
 
 
PEREIRA, Lúcia Miguel. História da literatura brasileira - prosa de ficção: de 1870 a 1920. 2ª 
ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 1957. 
 
 
PESSIANI, Enio. Na trilha do Jeca: Monteiro Lobato e a formação do campo literário no 
Brasil. Bauru, SP: EDUSC, 2003. 
 
 
POOVEY, Mary. Uneven Developments: The Ideological Work of Gender in MidVictorian 
England. London: Virago Press, 1989.  
 
 
REIS, Carlos & Lopes, Ana Cristina M. Dicionário de Narratologia, Coimbra: Almeida, 1987. 
 
 
SALOMONI, Rosane S. A escritora / Os escritos / A escritura: o lugar de Júlia Lopes de 
Almeida na ficção brasileira. 2005. 231 f. Tese (Doutorado em Letras). – UFRS, Porto 
Alegre, 2005. 
 
 



129 

SILVA, Marcelo Medeiros da. Julia Lopes de Almeida e Carolina Nabuco: uma escrita bem 
comportada? João Pessoa, 2011. 
 
 
SILVA, Nahete de Alcantara. Júlia Lopes de Almeida e sua trajetória de consagração em O 
País. João Pessoa, 2015. 
 
 
SILVA, Tomás Tadeu da. O currículo como fetiche. São Paulo: Autêntica, 2002. 
 
 
SANTOS, Sabrina Duque Villafañe. O século XIX do Português ao Espanhol: 
A Viúva Simões, de Júlia Lopes de Almeida, traduzida e comentada. Brasília, 2016. 
 
 
SHARPE, Peggy. O caminho crítico d‘a viúva Simões. In: ALMEIDA, Júlia Lopes de. A 
viúva Simões. Florianópolis: Ed. Mulheres, 1999. 
 
SENKEVICS, Adriano. Mulheres e feminismo no Brasil: um panorama da ditadura à 
realidade. Publicado em 11 jul. 2013. Disponível em: <https://www.geledes.org.br/mulheres-
e-feminismo-no-brasil-um-panorama-da-ditadura-a-atualidade-por-adriano-senkevics/>. 
Acesso em 25 fev. 2019. 
 
 
SEVCENKO, Nicolau. A Literatura como missão: tensões sociais e criação cultural na 
Primeira República. 2ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2010.   
 
 
SILVA, C. V. A condição feminina nas obras de Júlia Lopes de Almeida publicadas de 1889 
A 1914, Dissertação (mestrado em Letras). Universidade Estadual do Piauí, UESPI. 2014. 
 
 
SILVA, Elizabete Rodrigues da. Feminismo radical – pensamento e movimento. Revista 
Travessias – Educação, Cultura, Linguagem e Arte, v. 2, n. 3, 2008. Disponível em: 
<http://www.unioeste.br/travessias>. Acesso em: 18 fev. 2019. 
 
 
SILVA, Marcelo M. Júlia Lopes de Almeida e Carolina Nabuco: uma escrita bem-
comportada? 2011. 210 f. Tese (Doutorado em Letras) – UFPB, João Pessoa, 2011. 
 
 
SODRÉ, Nelson Werneck. História da imprensa no Brasil. Rio de Janeiro: Mauad, 1999. 
 
 
SOIHET, Raquel. Pisando no Sexo Frágil. Revista Nossa História. Ano 1, n° 03, janeiro 2004. 
 
 
SOUZA, Elis Regina e SILVA, Marcelo. Sombra Errante: a preceptora em A Intrusa, de Júlia 
Lopes de Almeida, Revista Milba, v. 1 n. 1, out. 2015/mar. 2016. Disponível em: 
<http://www. journals.ufrpe.br/index. php./milba> Acesso em: 05 fev.2020. 



130 

TELLES, Norma. Encantações: escritoras e imaginação literária no Brasil, século XIX. 1987. 
Tese (Doutorado em Ciências Sociais) - PUC/SP, São Paulo, 1987. 
______. Escritoras, escrita e escritura. In: DEL PRIORI, Mary (org.). História das mulheres 
no Brasil. São Paulo: Contexto, p. 401-442, 2002. 
 
 
TINHORÃO, José Ramos. Os romances em folhetins no Brasil: 1830 à atualidade. São Paulo: 
Duas Cidades, 1994. 
 
 
VASCONCELOS, Maria Celi Chaves. A casa e os mestres: a educação no Brasil de 
oitocentos. Editora Gryphus, 2005. 
 
 
______. Maria Celi Chaves. Vozes femininas dos Oitocentos: o papel das preceptoras nas 
casas brasileiras. In: FARIA, Lia; LÔBO, Yolanda. (orgs.). Vozes femininas do Império a 
República. Rio de Janeiro: Quartet: FAPERJ, p. 19-45, 2008. 
 
 
VERÍSSIMO, José. Letras e literatos. Rio de Janeiro: Leite Ribeiro e Maurillo, 1919. 
 
 
VIEIRA, Marly Jean de Araújo P. A literatura feminista de Júlia Lopes de Almeida. In: XIV 
Seminário Nacional Mulher e Literatura e V Seminário Internacional Mulher e Literatura, 
2011, Brasília. Anais eletrônicos… Brasília: Universidade de Brasília, Departamento de 
Teoria Literária e Literaturas, 2011. p. 1-9. Disponível em: 
<http://www.telunb.com.br/mulhereliteratura/anais/wp- 
content/uploads/2012/01/marly_jean_araujo.pdf>. Acesso em: 26 jun. 2019. 
 
 
VITRAL, Ramon. Verônica Berta e o desafio de adaptar o texto de Júlia Lopes de Almeida 
(1862-1934) no álbum Ânsia Eterna. Vitralizado. Disponível em: 
<https://www.vitralizado.com/hq/veronica-berta-e-o-desafio-de-adaptar-o-texto-de-julia-
lopes-de-almeida-1862-1934-no-album-ansia-eterna>. Acesso em: 25 jun. 2019. 
 
 
ZOLIN, Lúcia & Gomes, Carlos Magno. Deslocamentos da escritora brasileira. Maringá: 
Eduem, 2011 
 
 
______. Crítica feminista: os estudos de gênero e a literatura. In: BONNICI, T.; ZOLIN, L. 
Teoria literária: abordagens históricas e tendências contemporâneas. 3.ed. Maringá: Eduem, 
2009. 
 
 
WOOLF, V. Profissões para mulheres e outros artigos feministas. Trad. Denise Bottmann. 
Porto Alegre: L&PM, 2012. 
 
 
______. Virginia. Um teto todo seu. Trad. Vera Ribeiro. 2ª ed. São Paulo: Tordesilhas, 2014. 



131 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ANEXOS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 



132 

ANEXO A – IMAGEM DA ESCRITORA JULIA LOPES DE ALMEIDA 
 
 
 

 
 
 
 FONTE: https://pt.wikipedia.org/wiki/J%C3%BAlia_Lopes_de_Almeida 
 
 
 



133 

ANEXO B – PRIMEIRA EDIÇÃO DO LIVRO DE A INTRUSA DE 1908 E EDIÇÃO 
MAIS RECENTE 

 
 
 

                

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
FONTE: Fotografia do arquivo da ABL (2018), Disponível em Tese de Tatiana Mânica (2018) / 
https://www.travessa.com.br/a-intrusa/. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



134 

ANEXO C – CRÔNICA DE JULIA LOPES DE ALMEIDA EM O PAÍS, ASSINADA 
COM O PSEUDÔNIMO DE ECILA WORMS 

 

 

FONTE: O País, 31/05/1901. Disponível em Tese de Nahete Silva (2015) 



135 

ANEXO D – ADAPTAÇÃO DO CONTO A CAOLHA, DE JULIA LOPES DE 
ALMEIDA NA TV CULTURA EM MARÇO DE 2007 

 

 

 

FONTE: https://www.youtube.com/watch?v=A3yFqsii84k&t=0s 

 



136 

ANEXO E – ILUSTRAÇÕES DA REVISTA EM QUADRINHOS DE VERÔNICA 
BERTA (ADAPTAÇÃO DO CONTO OS PORCOS, DE JULIA LOPES DE ALMEIDA). 
 

 

 

 

 



137 

 

FONTE: https://vitralizado.com/hq/veronica-berta-e-o-desafio-de-adaptar-o-texto-de-julia-lopes-de-almeida-
1862-1934-no-album-ansia-eterna/ 
 


