
 

 
UNIVERSIDADE ESTADUAL DO MARANHÃO – UEMA 

CAMPUS BALSAS 

DEPARTAMENTO DE EDUCAÇÃO – DEDUC 

LICENCIATURA EM PEDAGOGIA 

 
 
 
 
 

 

DUCARMO PEREIRA DOS SANTOS SILVA 
 
 
 
 
 
 
 
 

A EDUCAÇÃO PARA AS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS NA FORMAÇÃO DE 

PROFESSORES: UMA PERSPECTIVA INCLUSIVA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
BALSAS 

2025 



DUCARMO PEREIRA DOS SANTOS SILVA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  
A EDUCAÇÃO PARA AS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS NA FORMAÇÃO DE 

PROFESSORES: UMA PERSPECTIVA INCLUSIVA 

 
 
 

 
Monografia apresentada ao Curso de 
Pedagogia da Universidade Estadual do 
Maranhão (UEMA), Campus Balsas, como 
requisito para a obtenção do título de 
Licenciada em Pedagogia. 

 
Orientador: Prof. Dr. Marcelo Bruno Araújo 
Queiroz. 

 
 
 
 
 
 
 

 
BALSAS 

2025 

  



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

S586e 
Silva, Ducarmo Pereira dos Santos  
Educação para as Relações Étnico-Raciais na Formação de Professores: 
uma Perspectiva Inclusiva. Ducarmo Pereira dos Santos Silva /. – Balsas, 
2025. 
     43f.  
       Monografia (Graduação em Pedagogia) Universidade Estadual do 
Maranhão – UEMA / Balsas, 2025. 
        Orientador: Prof. Mestre Marcelo Bruno Araújo Queiroz 
 

1. Étnico-racial. 2. Desigualdade. 3. Desafios. I. Título 
 
                                                                          
                                                                    CDU: 371.829 

       
 



DUCARMO PEREIRA DOS SANTOS SILVA 

 

A EDUCAÇÃO PARA AS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS NA FORMAÇÃO DE 

PROFESSORES: UMA PERSPECTIVA INCLUSIVA 

 

  

Monografia apresentada ao curso de Pedagogia 

da Universidade Estadual do Maranhão (UEMA), 

Campus Balsas, como requisito para a obtenção 

do título de Licenciada em Pedagogia.  

 

Aprovado em: 23 / 06 /2025 

 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

________________________________________ 

Prof. Dr. Marcelo Bruno Araújo Queiroz (Orientador) 

Doutor em Ensino de Ciências e Matemática  

Instituto Federal do Piauí 

 

___________________________________________ 

Prof. Me.  Rennan Alberto dos Santos Barroso  

Mestre em Educação Inclusiva  

Universidade Estadual do Maranhão 

 

__________________________________________________ 

Prof. Me. Laís dos Santos Neri da Silva 

Mestra em Genética e Melhoramento 

Instituto Federal do Piauí 

 
 

 



AGRADECIMENTOS 

Em primeiro lugar, agradeço a Deus, por ter me concedido força, coragem, saúde e sabedoria 
para chegar até aqui, iluminando meus passos e renovando minha fé em cada etapa desta 
caminhada. 

À minha família, minha base e meu alicerce, deixo registrado minha gratidão mais profunda em 
especial aos meus pais, e aos meus tios que me acolheram e me criaram com tanto amor, cuidado 
e dedicação desde os meus sete anos de idade. 

Ao meu companheiro de vida (Raimundo Jose), meu muito obrigada por todo amor, apoio, 
paciência e incentivo em cada momento desta jornada. Sua presença foi essencial para que eu 
não desistisse diante dos desafios. 

À minha amiga Ana Carolina, minha grande parceira, agradeço por estar sempre ao meu lado, 
oferecendo apoio, palavras de incentivo e amizade verdadeira nos momentos mais difíceis. 

Ao meu orientador Marcelo Bruno Araújo Queiroz, manifesto minha gratidão pela orientação 
dedicada, pelos conselhos e pela confiança em meu trabalho, contribuindo de forma fundamental 
para a realização deste projeto. 

A todos que, de alguma forma, estiveram comigo nesta conquista, deixo minha sincera e eterna 
gratidão. 

 



1  INTRODUÇÃO ...................................................................................................................... 9

2 METODOLOGIA .................................................................................................................. 10

2.1  Breve história da desigualdade racial no brasil .............................................................. 14

2.2   O papel do professor na construção da educação antirracista ..................................... 17

2.3 A educação étnico-racial como instrumento de combate ao racismo e à 

discriminação………………………………………………………………………………..21

3  PRÁTICAS PEDAGÓGICAS INCLUSIVAS: COMO FORMAR PROFESSORES 

CONSCIENTES DA DIVERSIDADE ÉTNICO-RACIAL ............................................... 25

3.1  Desafios na Implementação da Educação Étnico-Racial no Currículo Acadêmico .... 27

3.2  Perspectivas e Caminhos para uma Educação Inclusiva e Transformadora .............. 31

3 CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................................ 39

REFERÊNCIAS ....................................................................................................................... 42

 



7 
 

RESUMO 
 

O presente trabalho tem como objetivo geral analisar a importância da educação para as relações 
étnico-raciais na formação de professores, com foco na construção de práticas pedagógicas 
inclusivas e antirracistas. A proposta justifica-se pela necessidade de preparar os futuros 
educadores para lidar com a diversidade racial presente nas escolas, combatendo o racismo 
estrutural e promovendo a valorização das identidades negras, indígenas e outras etnias 
historicamente marginalizadas. A ideia principal é destacar a importância de preparar os futuros 
docentes para atuarem de forma crítica, consciente e antirracista, promovendo a valorização da 
diversidade étnico-racial no ambiente escolar. A proposta central está em formar educadores 
capazes de reconhecer e enfrentar o racismo estrutural e institucional, utilizando práticas 
pedagógicas inclusivas que respeitem e celebrem as identidades e culturas afro-brasileiras, 
indígenas e de outros grupos historicamente marginalizados. Trata-se, portanto, de uma 
abordagem que busca transformar a escola em um espaço de equidade, justiça social e respeito à 
pluralidade.. A formação inicial docente, portanto, deve incorporar conhecimentos sobre história 
e cultura afro-brasileira e indígena, conforme preconizado pela legislação vigente, garantindo 
uma atuação comprometida com os direitos humanos e com a inclusão. A metodologia do 
trabalho será de cunho bibliografico qualitativo.  
 
Palavra chave: Étnico-racial. Desiqualdade. Desafios. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



8 
 

 
 

ABSTRACT  

 
The general objective of this paper is to analyze the importance of education for ethnic-racial 
relations in teacher training, with a focus on the construction of inclusive and anti-racist 
pedagogical practices. The proposal is justified by the need to prepare future educators to deal 
with the racial diversity present in schools, combating structural racism and promoting the 
appreciation of black, indigenous and other historically marginalized ethnic identities. The main 
idea is to highlight the importance of preparing future teachers to act in a critical, conscious and 
anti-racist manner, promoting the appreciation of ethnic-racial diversity in the school 
environment. The central proposal is to train educators capable of recognizing and confronting 
structural and institutional racism, using inclusive pedagogical practices that respect and 
celebrate the identities and cultures of Afro-Brazilian, indigenous and other historically 
marginalized groups. It is, therefore, an approach that seeks to transform the school into a space 
of equity, social justice and respect for plurality. Initial teacher training, therefore, must 
incorporate knowledge about Afro-Brazilian and indigenous history and culture, as 
recommended by current legislation, ensuring a committed performance with human rights and 
inclusion. The methodology of the work will be of a qualitative bibliographic nature. 
 
Keyword: Ethnic-racial. Inequality. Challenges. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

 

 
1  INTRODUÇÃO  
 

A promoção da Educação para as Relações Étnico-Raciais na formação de professores é 

uma questão importante para a construção de uma educação verdadeiramente inclusiva e 

equitativa. Em um país como o Brasil, cuja sociedade é marcada por uma rica diversidade 

cultural e étnica, a educação desempenha um papel fundamental na promoção do respeito, da 

igualdade e da valorização das diferenças. 

Apesar de avanços legais, como a Lei 10.639/2003, que tornou obrigatório o ensino da 

história e cultura afro-brasileira e africana, a realidade das escolas ainda revela a continuidade de 

práticas e representações racistas, que afetam negativamente o desenvolvimento acadêmico e 

social de estudantes de diferentes origens. A formação de professores se apresenta, portanto, 

como um espaço estratégico para a transformação dessa realidade. Os docentes são agentes 

fundamentais na construção de ambientes educacionais mais justos, capazes de reconhecer e 

valorizar a pluralidade cultural presente nas salas de aula e de promover o protagonismo 

estudantil. 

Nesse contexto, os objetivos deste estudo buscam caracterizar possibilidades para 

alcançar uma educação para as relações étnico-raciais nos espaços escolares de forma crítica e 

reflexiva, com o intuito de fortalecer uma prática pedagógica comprometida com a equidade. 

Para isso, foram definidos alguns objetivos específicos: identificar na literatura os principais 

conceitos e proposições práticas sobre o ensino e a formação docente em relação à temática das 

relações étnico-raciais; analisar o impacto das estratégias adquiridas na formação de professores 

sobre a promoção de uma educação inclusiva e equitativa; e demonstrar estratégias eficazes para 

promover a consciência étnico-racial no processo formativo docente. 

O interesse por essa temática surgiu a partir de vivências pedagógicas construídas durante 

a graduação, que revelaram à urgência de se repensar a formação de professores à luz da 

diversidade. A pesquisa tem caráter qualitativo e baseia-se em uma abordagem bibliográfica, 

com o intuito de contribuir para que educadores sejam capazes de reconhecer, apreciar e 

incorporar a diversidade étnico-racial em suas práticas pedagógicas, colaborando com a redução 

das desigualdades sociais e educacionais. 

A comunidade acadêmica e os movimentos sociais têm apontado, de forma recorrente, a 

necessidade de ampliar e aprofundar a discussão sobre educação para as relações étnico-raciais 

na formação docente. Estudos indicam que a falta de representatividade e o tratamento desigual 

de diferentes grupos raciais e étnicos nas instituições escolares prejudicam o rendimento e o 

engajamento dos alunos, além de reforçar estereótipos e perpetuar desigualdades históricas. 



10 
 

Portanto o trabalho pretende contribuir com a formação de educadores que compreendam 

a importância da diversidade e desenvolvam competências pedagógicas voltadas para a 

promoção de uma educação efetivamente inclusiva. Dessa forma, espera-se colaborar para a 

construção de uma sociedade mais justa, crítica e respeitosa em relação às diferenças étnico-

raciais, beneficiando milhares de estudantes em todo o território nacional. 

 

2  METODOLOGIA 
 

A presente pesquisa é de natureza básica, focada para a naturalidade do conhecimento 

sem se preocupar com possíveis benefícios práticos. A pesquisa científica é um 

desenvolvimento sistemático de análise que busca adquirir conhecimento novo ou estudar o 

conhecimento sobre um fenômeno. A pesquisa se caracteriza de cunho exploratório e 

qualitativo. A pesquisa exploratória segundo Gil (2017, p. 32) se caracteriza em proporcionar 

maior familiaridade com o problema, com o propósito a torná-lo mais explícito ou a construir 

hipóteses. 

Já a pesquisa qualitativa, segundo Minayo (2001, p. 21-22) “[...] se qualifica em 

preocupar-se com um nível de realidade que não pode ser quantificado, ela trabalha um 

universo de significados, motivos, crenças, valores e atitudes, o que corresponde a um espaço 

profundo das relações e dos processos”. 

A presente pesquisa terá como objetivo de investigar e compreender a importância da 

educação étnico-racial na formação de professores. Trata-se de uma pesquisa bibliográfica. A 

pesquisa bibliográfica segundo  Gil é: 

Desenvolvida com base em material já elaborado, constituindo principalmente de livros, 
artigos científicos e dissertações. Apesar de que praticamente toda pesquisa acadêmica 
requer em determinado momento a realização do trabalho que pode ser caracterizado 
como pesquisa bibliográfica. Gil (2017, p. 33). 

 
Este projeto se concentrará em entender a importância da educação étnico-racial na 

formação de professores, usando principalmente fontes bibliográficas. Esse tipo de pesquisa 

se baseia em materiais já existentes, como livros e artigos científicos, é uma parte importante 

da maioria dos estudos acadêmicos. 

Como aporte para redigir as discussões e resultados apoiado pelas contribuições das 

pesquisas usaremos os autores Gomes (1961); Freire (1968); Pinheiro (2023); e Pereira (1970); 

dentre outros, que após a produção dos dados, os mesmos serão classificados, interpretados de 

forma sistemática que resultará no trabalho de conclusão de curso do tipo monográfica.  

 

 

 



11 
 

Autor                  Ano                              Conteúdo 

ALMEIDA, Bárbara 2023 
Analisa práticas e desafios da educação na infância em 
um CEI do DF, destacando estratégias pedagógicas 
inclusivas. 

ALMEIDA, Silvio 2018 
Apresenta o racismo estrutural como um fenômeno 
sistêmico, presente nas instituições e na organização 
social. 

ALMEIDA, Silvio 2019 
Reforça a tese do racismo como elemento constitutivo da 
sociedade brasileira, com implicações jurídicas e 
políticas. 

ARROYO, Miguel G. 2009 
Reflete sobre as múltiplas trajetórias de professores e 
alunos, enfatizando suas experiências e subjetividades. 

ARROYO, Miguel 
Gonzalez 

2010 
Discute o tempo e o percurso escolar a partir das 
vivências dos sujeitos na escola pública. 

ARROYO, Miguel 
Gonzalez 

2003 
Analisa o papel social do professor e as representações 
construídas sobre sua profissão. 

ARROYO, Miguel 1998 
Aprofunda o debate sobre o ofício docente como 
construção de identidade e resistência no cotidiano 
escolar. 

BARROS, Myrian S. 
dos S. 

2016 
Examina o racismo institucional como obstáculo à 
igualdade racial e aos direitos sociais. 

BENEDITO, Fernanda 
et al. 

2023 
Apontam avanços e limites após 20 anos da Lei 10.639, 
defendendo ações contínuas para educação antirracista. 

BILGE, Sirma 2009 
Apresenta a interseccionalidade como ferramenta analítica 
para compreender opressões múltiplas e simultâneas. 

CANDAU, Vera M. F. 1999 
Discute a relação entre teoria e prática na formação 
docente, destacando a importância do contexto 
sociocultural. 

CANDAU, Vera Maria 2012 
Propõe mediações interculturais como forma de promover 
o diálogo entre culturas na escola. 

CARNEIRO, Sueli 2003 
Analisa a desumanização do sujeito negro como base da 
construção do “outro” na sociedade brasileira. 

CARVALHO, José 
Murilo de 

2016 
Traça a história da cidadania no Brasil, mostrando sua 
construção desigual e excludente. 

CAVALLEIRO, Eliane 2001 
Trata do racismo na educação infantil e como o silêncio 
institucional perpetua desigualdades. 

CÉSAR, José 2003 
Defende a escola inclusiva como espaço de valorização da 
diversidade e da convivência democrática. 

COSTA, Ana Célia da 
S. 

2014 
Aponta práticas inclusivas no cotidiano escolar como 
fundamentais para o respeito à diversidade. 

COSTA, Emília Viotti 
da 

1999 
Analisa a formação histórica da sociedade brasileira a 
partir da escravidão e suas consequências sociais. 

DEUS, Vagner 
Gonçalves da S. 

2020 
Reúne práticas pedagógicas sobre o ensino da história e 
cultura afro-brasileira conforme a Lei 10.639. 

DOMINGUES, 
Petrônio 

2007 
Traça a história dos negros no Brasil e como foram 
representados na historiografia tradicional. 



12 
 

FACCI, Marilda G. D. 2004 
Discute a formação de professores sob a ótica histórico-
crítica e o papel transformador da educação. 

FREIRE, Paulo 1968 
Apresenta a pedagogia do oprimido como processo 
emancipador baseado no diálogo e na consciência crítica. 

FREIRE, Paulo 1992 
Reencontra sua pedagogia por meio da esperança, 
enfatizando o papel transformador da educação. 

FREIRE, Paulo 1995 
Valoriza a autonomia do educador e do educando, 
reforçando saberes essenciais à prática educativa. 

FREIRE, Paulo 2015 
Reafirma a educação como prática de liberdade e como 
instrumento de transformação social. 

FREIRE, Paulo 2019b 
Atualiza reflexões sobre a autonomia docente e a prática 
pedagógica crítica. 

FREITAS, Denise 2003 
Relaciona a interseccionalidade à educação inclusiva, 
propondo políticas que contemplem múltiplas identidades. 

GADOTTI, Moacir 1998 
Introduz a pedagogia da práxis como articulação entre 
teoria e prática na ação docente transformadora. 

GIL, Antonio Carlos 2017 
Apresenta etapas práticas para elaboração de projetos de 
pesquisa com enfoque acadêmico e científico. 

GOMES, Nilma Lino 2000 
Defende a valorização da diversidade cultural na 
formação docente como prática democrática. 

GOMES, Nilma Lino 2005 
Reflete sobre identidade e diversidade como desafios na 
educação de professores. 

GOMES, Nilma Lino 2010 
Reúne pesquisas sobre identidade negra e educação, com 
foco na prática pedagógica. 

GOMES, Nilma Lino 2011 
Aborda os limites e potências da atuação política do 
movimento negro na educação. 

GOMES, Nilma Lino 2012 
Propõe uma revisão das trajetórias negras na formação de 
professores e suas implicações. 

GOMES, Nilma Lino 2017 
Aponta o papel do movimento negro na construção de 
saberes educativos e na luta por igualdade racial. 

GOMES, Nilma Lino 2018 
Reforça a importância da pedagogia antirracista 
construída a partir das lutas sociais negras. 

GOMES, Nilma Lino et 
al. 

2005 
Organiza reflexões sobre práticas pedagógicas voltadas à 
diversidade. 

HERMES, M. G. et al. 2015 
Discute como a formação docente pode contribuir para 
práticas inclusivas nas escolas. 

IANNI, Octavio 1978 
Analisa como a escravidão estruturou o racismo e 
influenciou a desigualdade no Brasil. 

LOPES, Maria Lúcia 2008 
Aponta os desafios enfrentados por professores na 
implementação da educação antirracista. 

MANTOAN, Maria 
Teresa E. 

2015 
Defende uma escola que atenda a todos, reconhecendo a 
diversidade como riqueza. 

MARX, Karl 1988 
Critica as estruturas capitalistas e suas relações de 
exploração, incluindo a escravidão. 

MELLO, Ana Paula S. 2016 
Discute o capacitismo e seus atravessamentos com a 
sexualidade e deficiência. 



13 
 

MINAYO, M.C. de S. 1992 
Apresenta a pesquisa qualitativa como abordagem 
científica nas ciências humanas e da saúde. 

MOURA, Clóvis 1981 
Reúne conceitos e termos históricos sobre a escravidão no 
Brasil, evidenciando resistências negras. 

MUNANGA, 
Kabengele 

2004 
Discute identidade e etnia como categorias centrais para o 
combate ao racismo. 

MUNANGA, 
Kabengele 

2005 
Propõe a crítica à ideia de mestiçagem como forma de 
apagamento da identidade negra. 

MUNANGA, 
Kabengele 

2020 
Atualiza as reflexões sobre identidade negra e os desafios 
à democracia racial. 

MUNDURUKU, 
Daniel 

2012 
Reconta mitos de origem indígena e valoriza a 
diversidade dos povos originários brasileiros. 

NILMA, Lino Gomes 2011 
Aborda o papel político-pedagógico do movimento negro 
na transformação educacional. 

NILMA, Lino Gomes 2017 
Explica como a atuação do movimento negro impactou 
políticas públicas de educação. 

OLIVEIRA, Roseli 
Faria 

2015 
Propõe estratégias de formação docente voltadas à 
diversidade étnico-racial. 

PACHECO, André 2007 
Analisa os desafios da aprendizagem inclusiva e os 
ganhos pedagógicos das práticas integradoras. 

PEREIRA, Amilcar A. 2011 
Estuda o papel do movimento negro contemporâneo nas 
transformações sociais e políticas. 

PIMENTA, Selma 
Garrido 

2007 
Examina a construção da identidade docente e os saberes 
necessários à prática profissional. 

PINHEIRO, Bárbara 
Carine 

2023 
Apresenta estratégias práticas para implementar uma 
educação antirracista no cotidiano escolar. 

PONCE, B. M.; 
FERRARI, A. de S. 

2022 
Discutem a articulação entre antirracismo e 
interculturalidade nas práticas educativas. 

RIBEIRO, Alex L. 2018 
Analisa políticas públicas ligadas ao Art. 26-A da LDB e 
sua implementação nas escolas. 

SANTOS, Boaventura 
de S. 

2006 
Reflete sobre novas formas de ação política baseadas na 
pluralidade de saberes. 

SCHWARCZ, Lilia 
Moritz 

2012 
Desconstrói mitos raciais no Brasil e aborda o racismo 
velado e cotidiano. 

SILVA, Petronilha B. 
G. E 

2003 
Analisa os desafios na efetivação da Lei 10.639/03 e o 
papel da formação docente. 

SILVA, R. E. dos S.; 
RIOS, A. C. dos S. 

2016 
Apontam a ausência da identidade negra nos currículos 
como prática excludente. 

SOARES, C. E. L. 2018 
Relata a formação e resistência dos quilombos como 
espaços de liberdade e cultura afro-brasileira. 

TAVARES, Thiago 2020 
Apresenta uma proposta curricular decolonial e 
antirracista baseada em saberes ancestrais. 

TRINDADE, E. L.; 
SANTOS, Rafael 

2002 
Defendem o multiculturalismo como ferramenta de 
valorização das diferenças no ambiente escolar. 

UNESCO 1994 
Declaração de Salamanca propõe princípios de inclusão e 
equidade no sistema educacional. 



14 
 

WILLIAMS, Eric 2012 
Mostra como o capitalismo se desenvolveu a partir da 
exploração escravagista. 

 

 
A EDUCAÇÃO PARA AS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS NA EDUCAÇÃO 
   

  2.1  Breve história da desigualdade racial no brasil 
 

Compreender a persistente desigualdade racial presente na sociedade brasileira exige uma 

análise aprofundada do contexto histórico que marcou o processo escravista desde o período 

colonial até suas repercussões na contemporaneidade. Nesse sentido, é essencial recorrer a 

autores que se dedicaram à investigação do tema, como Octávio Ianni (1978), cuja obra examina 

a inter-relação entre escravidão, racismo e a acumulação primitiva de capital, refletindo sobre a 

inserção do Brasil colonial no sistema econômico mercantil global. 

A estrutura racial desigual que marca o Brasil atual tem origem nas raízes coloniais do 

país, especialmente no longo período em que a escravidão vigorou mais de três séculos de 

exploração do trabalho africano em condições desumanas e sob uma lógica de opressão 

sistemática. Com a abolição da escravidão em 1888, os ex-escravizados foram lançados à 

marginalização social, sem qualquer política reparatória ou suporte governamental, 

permanecendo à margem das oportunidades econômicas, sociais e políticas. 

No decorrer do século XX, especialmente após o fim da ditadura militar, observam-se 

avanços na formulação de políticas públicas voltadas ao enfrentamento da discriminação racial. 

A promulgação da Constituição Federal de 1988 representou um marco importante ao reconhecer 

a igualdade racial como princípio fundamental. Posteriormente, em 2003, a criação da Secretaria 

Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial (Seppir) simbolizou um passo 

institucional na luta contra o racismo, voltada ao desenvolvimento de ações afirmativas e 

estratégias de inclusão. 

Apesar desses progressos, os efeitos estruturais do racismo continuam evidentes. A 

população negra segue sendo a mais afetada pela pobreza, pela exclusão social, pelo 

desemprego, pela violência e pela precariedade no acesso à saúde e à educação. O racismo 

institucional permanece como uma barreira à equidade, manifestando-se em diversas esferas, 

como o sistema de justiça, o mercado de trabalho, as instituições educacionais e os espaços de 

poder. 

Nesse cenário, é imprescindível que a luta contra a desigualdade racial permaneça como 

uma prioridade nacional, por meio da ampliação e fortalecimento de políticas públicas que 

assegurem oportunidades equitativas para todos, independentemente da origem étnico-racial. 

Conforme analisa Ianni (1978), a colonização europeia estruturou-se sobre a escravidão como 

elemento central da organização econômica e social das colônias, sendo impulsionada por um 



15 
 

capital comercial cujo objetivo era a acumulação de riquezas em benefício das metrópoles, 

especialmente a inglesa:  

(...) ordenou a consolidação e generalização do trabalho compulsório no Novo Mundo. 
Todas as formações sociais escravistas da região estavam fundamentalmente ligadas ao 
comércio de prata, ouro, fumo, açúcar, algodão e outros produtos coloniais. Esses 
fenômenos, protegidos pela ação do Estado e associados ao progresso na divisão social 
do trabalho e da tecnologia, criaram as condições para a transição para o modo de 
produção capitalista (IANNI, 1978, p. 6). 

 

Antes de adentrar o debate proposto por Ianni, é necessário compreender o conceito de 

acumulação primitiva, conforme definido por Karl Marx em sua obra O Capital. Para Marx 

(1988), a acumulação primitiva está associada à gênese do sistema capitalista, sendo 

caracterizada pela concentração de capital e dos meios de produção em poucas mãos. Segundo o 

autor, trata-se de um processo histórico em que uma massa de trabalhadores foi 

progressivamente expropriada de seus meios de subsistência, tornando-se dependente da venda 

de sua força de trabalho para sobreviver. 

Nesse contexto, Ianni (1978, p. 5) complementa a análise ao afirmar que a acumulação 

primitiva se refere à “acumulação e concentração intensiva de capital, incluindo os meios de 

produção”, servindo como fundamento para o desenvolvimento do capitalismo. No continente 

europeu, esse processo envolveu a separação forçada entre os trabalhadores e os meios de 

produção, gerando uma nova dinâmica de trabalho assalariado. Já na África, traduziu-se na 

captura e escravização de populações inteiras, bem como na imposição da dominação colonial. 

Nas Américas, por sua vez, esse fenômeno representou o extermínio dos povos originários e a 

utilização da mão de obra escravizada para a produção de matérias-primas destinadas às 

metrópoles. 

Ianni (1978) chama a atenção, logo nas primeiras páginas de sua obra, para a contradição 

presente nesse modelo de acumulação. Enquanto na Europa o trabalho livre se consolidava como 

base da nova ordem econômica, nas colônias o sistema era sustentado pelo trabalho escravo, 

revelando uma disparidade estrutural que marcou profundamente as relações sociais e 

econômicas entre centro e periferia. 

A acumulação primitiva, neste sentido, expressa as condições históricas da transição 
para o capitalismo. Esse foi o contexto histórico em que surgiram o trabalhador livre na 
Europa e o escravo no Novo Mundo. Desse ponto de vista, o escravo, negro ou mulato, 
índio ou mestiço, era a origem do trabalhador (IANNI, 1978, p. 6). 

 

O tráfico transatlântico de africanos escravizados, iniciado no século XVI e encerrado 

apenas no século XIX, resultou na migração forçada de aproximadamente nove milhões e meio 

de pessoas do continente africano para as colônias americanas. De acordo com Ianni (1978), o 

Brasil foi o principal destino dessa população, recebendo cerca de 38% do total transportado. 



16 
 

Esse processo fazia parte de uma rede comercial complexa, impulsionada pelo capital mercantil e 

sob controle de governos e corporações estatais e privadas das metrópoles (IANNI, 1978, p. 7). 

Segundo Viotti da Costa (1999), a utilização da mão de obra africana escravizada estava 

diretamente vinculada à lógica de acumulação de capital. No entanto, nas regiões onde esse 

capital ainda não se consolidava, os colonos passaram a utilizar a força de trabalho indígena, 

especialmente porque, na ausência de salários, os trabalhadores poderiam facilmente abandonar 

o serviço e buscar sua subsistência por conta própria, devido à disponibilidade de terras (IANNI, 

1978, p. 10). 

Além disso, o comércio de escravizados se constituía em uma atividade extremamente 

lucrativa para negociantes europeus e demais agentes envolvidos no tráfico entre África e 

América. Conforme destaca Ianni (1978, p. 11), o trabalho escravo representava um “grande 

negócio para comerciantes” europeus e outros participantes da cadeia mercantil que articulava o 

deslocamento forçado de pessoas para o chamado Novo Mundo. 

Grandes cidades metropolitanas estavam envolvidas no comércio de escravos, 
conectando a metrópole, a África e as colônias do Novo Mundo. A dinâmica do capital 
mercantil envolvido no tráfico negreiro foi elemento importante na manutenção e 
expansão da escravidão nas colônias. A produção das colônias era por sua vez 
controlada pela dinâmica do capital comercial, cuja área de realização e reprodução era 
a Europa. Assim, intensifica-se a acumulação primitiva e, ao mesmo tempo, 
consolidam-se e ampliam-se as formas de organização social e técnica do trabalho 
compulsório (IANNI, 1978, p. 11). 

 
Durante o tempo que durou a escravidão no Brasil, houve um movimento de oposição a 

ela por parte dos negros escravizados. Segundo Soares (2018, p. 7), “os colombos foram a 

principal forma de escravidão rival” que efetivamente se organizou e lutou coletivamente contra 

o modo de vida que o sistema escravista havia estabelecido. 

Dos movimentos antiescravagistas cativos, Palmares é, por circunstâncias especiais, o 

mais conhecido e estudado. Demorou mais, que ocupava e ocupa - a maior área territorial e que 

mais trabalho deu às autoridades para exterminar. De 1630 a 1695, os escravos de Palmares 

aproximaram de seu reduto as atividades, esforços e empreendimento dos governantes da 

colônia. O folclore também nos conta a história de sua existência 65 anos de luta constante e 

sangrenta. E os fatos viraram lenda (MOURA, 1981, p. 185). 

Citando o trabalho de Eric Williams (2012), Carvalho (2016, p. 42) afirma que “o tráfico 

de escravos 'africanos' foi a fonte do comércio e da produção capitalista que fez da Inglaterra 

uma potência imperialista. Pode-se concordar com os autores e reafirmar que os bens humanos 

escravizados foram os mais valiosos no processo de nascimento do capitalismo. 

As colônias tiveram suas peculiaridades e estruturas político-econômicas herdadas do 
mercantilismo e com a expansão do capitalismo inglês essas estruturas foram quebradas 
tanto por fora quanto por dentro. Vale notar que as condições de cada colônia também 
“determinaram em grande medida o afeto que as lutas pela independência e pelo 
abolicionismo receberam” (IANNI, 1978, p. 22). Além disso, “é inegável que a extinção 
da escravidão começou dentro da expansão do capitalismo inglês” (IANNI, 1978, p. 



17 
 

22). 
 
 

Nesse contexto, o Brasil, influenciado econômica e politicamente pela dinâmica europeia, 

influenciado principalmente pelos britânicos8 e por rebeliões internas, fugas e formações de 

quilombos, experimentará muitas mudanças na sociedade a partir de 1850 e empréstimos 

ingleses, a difusão de ideias liberais entre políticos, profissionais liberais , jornalistas e novos 

empresários fora do país sugerem uma influência inglesa progressista, essencialmente 

antiescravagista (IANNI, 1978, p. 25). 

Além dessas influências, a "imigração de europeus" para o Brasil para criar uma nova 

força de trabalho "começou e se expandiu rapidamente" (IANNI, 1978, p. 25). A imigração no 

Brasil está alicerçada na ideologia racista de que os negros não conseguiram estabelecer relações 

de trabalho livres e, por outro lado, na perspectiva do embranquecimento da população brasileira. 

Podemos assim considerar que a imigração como política de “Estado” está ancorada no 

pensamento racista em relação à população negra, levando ao que hoje chamamos de racismo 

estrutural e institucional. 

 
2.2   O papel do professor na construção da educação antirracista 
 

Refletir sobre o papel dos educadores na sociedade contemporânea requer uma análise do 

processo histórico que moldou a educação brasileira. Conforme aponta Gadotti (1998), a 

regulamentação dos cursos de formação docente no Brasil ocorreu durante o regime militar, 

período que favoreceu a concepção de um educador técnico, desvinculado das questões sociais, 

apolítico e descomprometido com a realidade em que atuava. 

Diante disso, torna-se indispensável repensar a atuação dos profissionais da educação. 

Em um contexto marcado por múltiplos conflitos e desigualdades, a neutralidade deixa de ser 

uma postura aceitável. Os educadores não podem mais se limitar à transmissão de conteúdos e ao 

uso de métodos e técnicas pedagógicas. A prática docente exige engajamento crítico, 

posicionamento diante das problemáticas sociais e abertura ao diálogo. Os estudantes esperam 

dos professores mais do que conhecimento teórico: esperam sensibilidade social, escuta ativa e 

capacidade de problematizar os próprios saberes. 

Nesse sentido, Trindade (2002) ressalta que, embora vivamos em uma sociedade 

considerada moderna, preconceitos persistem no cotidiano das escolas, nas ruas e em diversos 

espaços sociais, refletindo uma falta de respeito à dignidade humana. Em um país como o Brasil, 

onde a miscigenação é evidente, ainda é comum o preconceito contra grupos considerados 

"diferentes". A educação, quando comprometida com a formação cidadã, tem o potencial de 

transformar essa realidade, oferecendo aos alunos ferramentas para reconhecer e enfrentar 

manifestações preconceituosas, inclusive quando disfarçadas de brincadeiras. 



18 
 

A docência, portanto, é uma prática essencialmente política, que deve constantemente 

questionar os fundamentos e os objetivos do ato educativo. Promover uma educação voltada para 

as relações étnico-raciais é imprescindível na construção de uma sociedade mais equânime. Ao 

estudar a história e a cultura dos povos africanos e afrodescendentes, os estudantes ampliam sua 

compreensão sobre a importância da diversidade e da luta contra o racismo, colaborando para a 

formação de uma sociedade mais justa e inclusiva. 

Conforme Pinheiro (2023), o racismo no Brasil se configura como um sistema estrutural 

de opressão, no qual pessoas negras continuam a ser desumanizadas, mesmo após quase quatro 

séculos de escravidão. Esse sistema se sustenta na ideia de uma suposta democracia racial, que, 

ao mascarar as desigualdades, dificulta o reconhecimento da gravidade do racismo e de seus 

efeitos na vida cotidiana. 

Em Freire (2015), Arroyo (2009), Facci (2004) e Pimenta (2007), entendemos a educação 

como prática social voltada para a humanização, onde os indivíduos não apenas vivem no 

mundo, mas também com o mundo, exercendo sua capacidade de reflexão e ação 

transformadora. A aceitação da imobilidade social representa a negação da própria humanidade, 

impedindo mudanças necessárias no percurso histórico-social. 

A educação escolar, como prática intencional e sistemática, precisa, portanto, se repensar 

constantemente a partir da articulação entre teoria e prática. Essa articulação é fundamental para 

cumprir sua função social e contribuir para a construção de uma sociedade mais justa. A prática 

docente, nesse contexto, deve incorporar saberes produzido na vida concreta dos sujeitos, 

movimentos sociais e coletivos, valorizando-os como conhecimentos legítimos e dignos de 

serem trabalhados no espaço escolar. 

A formação docente voltada para uma Educação Antirracista depende, assim, da adoção 

de uma perspectiva que una teoria e prática de forma dialética, reconhecendo a educação como 

um espaço de transformação social e de luta pela emancipação humana. 

Ribeiro (2018) destaca que é preciso que os estados e municípios promovam políticas de 

formação permanente e continuada para os profissionais da educação, ainda forneçam cursos de 

formação para educandos e seus familiares, construindo redes antirracistas. 

Segundo Gomes (2000, p. 5): 
 

Os/as educadores/as, principalmente os/as formadores/as de professores/as estão 
desafiados, cada vez mais, a conhecer as nuanças da profissão docente. Isso implica 
compreender os/as professores/ como suecitos sociais da maneira mais completa 
possível e os diversos processos em que essa subjetivicade é construída. Implica, 
também, rever valores e práticas e entender o quanto se faz necessária uma formação 
pedagógica que reconheça, respeite e discuta a diversidade cultural, que valorize os 
outros tempos e espaços em que essa diversidade se expressa. 

 

A formação continuada dos educadores é fundamental para que possam elaborar 



19 
 

atividades e projetos que incentivem o protagonismo dos alunos e promovam a valorização da 

diversidade étnico-racial. É importante destacar que a educação étnico-racial não deve ser 

direcionada apenas aos estudantes negros. Todos os alunos precisam ter a chance de aprender 

sobre e valorizar a diversidade étnico-racial que existe na sociedade brasileira. Isso contribui 

para a construção de uma cultura de respeito e igualdade. Quando todos os estudantes 

compreendem e apreciam as diferentes origens étnicas e raciais, a sociedade como um todo se 

torna mais inclusiva e justa. Portanto, investir na formação dos educadores é investir no futuro de 

uma sociedade mais equitativa e harmoniosa. 

Um dos principais desafios enfrentados pelos professores na construção de uma educação 

antirracista está na superação das próprias lacunas formativas e estruturais que perpetuam o 

racismo institucional dentro das escolas. Muitos profissionais ainda não receberam uma 

formação adequada que os capacite a identificar, enfrentar e desconstruir práticas 

discriminatórias presentes no currículo, nos materiais didáticos e nas relações cotidianas. Além 

disso, o racismo muitas vezes aparece de forma sutil e naturalizada no ambiente escolar, o que 

dificulta sua identificação e combate efetivo. 

Nesse contexto, espera-se que o professor vá além do ensino de conteúdo, atuando como 

mediador do diálogo, promotor da equidade e agente de transformação social. Para isso, é 

necessário que ele tenha acesso à formação continuada, apoio institucional e políticas públicas 

que favoreçam práticas pedagógicas inclusivas e comprometidas com a valorização da 

diversidade étnico-racial. Outro desafio importante é o enfrentamento de resistências tanto de 

colegas quanto de famílias e alunos que ainda reproduzem discursos preconceituosos e 

negacionistas. 

Portanto, o papel do professor na educação antirracista exige comprometimento ético, 

sensibilidade cultural e preparo pedagógico para promover melhorias significativas no ambiente 

escolar, contribuindo para uma sociedade mais justa, plural e igualitária. 

A abordagem da educação étnico-racial como um direito humano fundamental configura-

se como eixo estruturante para a promoção da igualdade e do respeito à diversidade no espaço 

escolar. Com a promulgação da Lei nº 10.639/2003, o Estado brasileiro reconheceu a 

necessidade de incluir nos currículos escolares o estudo da história e cultura afro-brasileira e 

africana, como estratégia para combater o racismo e a discriminação racial. No entanto, a 

efetivação dessa política educativa ainda enfrenta inúmeros obstáculos, sendo urgente garantir 

sua implementação plena nas instituições de ensino do país. 

De acordo com Munanga (2004), é responsabilidade do sistema educacional brasileiro 

abordar em sala de aula conteúdos que resgatem e valorizem a cultura dos povos 

afrodescendentes, bem como a trajetória de resistência da população negra. O autor enfatiza que, 



20 
 

por séculos, essa história foi invisibilizada ou negligenciada em benefício de uma narrativa 

eurocêntrica, o que contribuiu diretamente para a reprodução do racismo estrutural no país. 

Assim, a inserção de conteúdos que representem de forma positiva a participação dos negros na 

formação da identidade nacional torna-se essencial não apenas para fortalecer a autoestima dos 

estudantes negros, mas também para romper com estigmas discriminatórios presentes no 

imaginário social. 

O corpo docente, nesse contexto, assume papel central. É imprescindível que os(as) 

professores(as) busquem atualização constante por meio de formação continuada, leituras, 

pesquisas e experiências que contribuam para o desenvolvimento de práticas pedagógicas 

antirracistas. A missão do educador transcende os muros da escola: ele deve contribuir para a 

construção de cidadãos críticos, conscientes e comprometidos com a justiça social, respeitando 

as diferenças de gênero, cultura, raça e etnia. coloca-nos diante da luta desses e outros grupos em 

prol do respeito à diferença. 

Antes de discutir a formação docente, é fundamental compreender as múltiplas demandas 

sociais que a educação carrega. Conforme destaca Freire (2019), o trabalho pedagógico não pode 

ser dissociado das condições históricas e sociais em que está inserido. O educador deve assumir 

uma postura crítica diante da função da escola, muitas vezes subordinada aos interesses do 

mercado. Nessa perspectiva, torna-se necessário adotar uma pedagogia decolonial, que promova 

o resgate de saberes historicamente marginalizados e incentive uma educação emancipadora, 

voltada à superação das desigualdades raciais e sociais. 

Nesse mesmo sentido, Pimenta (2007) aponta para limitações nos processos de formação 

docente no Brasil. A autora evidencia que os cursos de licenciatura, em geral, ainda apresentam 

currículos fragmentados e desconectados da prática pedagógica cotidiana, dificultando a 

articulação entre teoria e realidade escolar. Quanto à formação continuada, observa-se uma 

tendência à superficialidade, com oferta de cursos que não problematizam as práticas educativas 

nem contribuem para mudanças estruturais. 

Entretanto, a formação docente não se limita às instâncias formais e autoformação 

processo contínuo de reflexão crítica sobre a prática e da formação no espaço escolar, por meio 

da construção coletiva de saberes entre os profissionais da educação. Essas formas de formação 

são fundamentais para promover uma educação comprometida com as necessidades sociais e 

com a valorização da diversidade. 

A relação entre teoria e prática, por sua vez, constitui um dos grandes desafios da 

formação docente. Segundo Candau e Lelis (1999), essa relação pode ser compreendida de três 

formas: a dicotômica dissociativa, a dicotômica associativa e a visão de unidade. A primeira 

separa e hierarquiza teoria e prática; a segunda mantém a separação, mas reduz a prática à 



21 
 

aplicação da teoria; a terceira, fundamentada na perspectiva dialética, propõe uma relação de 

interdependência mútua, em que a teoria orienta a prática e, ao mesmo tempo, é transformada por 

ela. 

Adotar a visão de unidade significa reconhecer que a ação pedagógica deve partir das 

contradições da realidade social, buscando instrumentos teóricos para sua superação. Nesse 

sentido, a formação e atuação docente devem estar comprometidas com a transformação social, 

orientando-se por princípios de justiça, equidade e respeito à diversidade. 

 
2.3 A educação étnico-racial como instrumento de combate ao racismo e à discriminação 

 
 

A educação étnico-racial configura-se como um instrumento essencial na promoção da 

justiça social, da equidade e do enfrentamento ao racismo estrutural no sistema educacional 

brasileiro. Ao valorizar a diversidade cultural e evidenciar as desigualdades históricas e 

sistêmicas, essa abordagem contribui significativamente para a construção de uma sociedade 

mais inclusiva e igualitária, especialmente no que se refere ao reconhecimento das populações 

afrodescendentes e indígenas, historicamente marginalizadas no país. 

Freire (1968), ao propor uma pedagogia dialógica, já denunciava o papel da educação 

tradicional na manutenção das estruturas de dominação e subordinação. Segundo o autor, a 

educação bancária é aquela que deposita conteúdos de forma mecânica nos educandos e tende a 

reproduzir a lógica opressora, impedindo a formação de sujeitos críticos e autônomos. Em 

contrapartida, a pedagogia do oprimido propõe um processo educativo emancipador, no qual 

professores e estudantes atuam conjuntamente na problematização da realidade. 

A partir dessa perspectiva crítica, a educação étnico-racial assume um papel central no 

combate ao racismo e à discriminação. Por meio do reconhecimento e da valorização das 

culturas africanas, afro-brasileiras e indígenas, ela favorece o rompimento com estereótipos e 

preconceitos historicamente construídos, contribuindo para a formação de cidadãos conscientes 

de seu papel social e comprometidos com a equidade racial. 

A promulgação da Lei nº 10.639/2003 representou um marco importante ao tornar 

obrigatória a inclusão da História e Cultura Africana e Afro-Brasileira nos currículos escolares. 

Todavia, sua efetiva implementação ainda esbarra em múltiplos desafios, como a carência de 

formação específica para os docentes, a escassez de materiais pedagógicos adequados, além da 

resistência por parte de setores conservadores da sociedade (SILVA, 2010). 

Nesse contexto, a escola deve ser compreendida como um espaço privilegiado para a 

convivência plural e a aprendizagem democrática. A construção de práticas pedagógicas que 

integrem discussões interdisciplinares, projetos voltados à valorização da diversidade e ações que 



22 
 

estimulem o respeito mútuo são estratégias que possibilitam transformar a realidade escolar, 

tornando-a mais justa e acolhedora. 

A educação étnico-racial, portanto, não deve ser tratada como um tema periférico ou 

episódico. Ela deve estar integrada de forma transversal e contínua ao projeto político-

pedagógico das instituições de ensino, constituindo-se como uma dimensão essencial do 

processo educativo. Isso implica a revisão crítica dos currículos escolares, de modo a incorporar 

autores, eventos e perspectivas dos grupos historicamente excluídos da produção do 

conhecimento, especialmente no que se refere à população negra e indígena. 

Para tanto, torna-se indispensável investir na formação permanente dos (as) educadores 

(as), capacitando-os a lidar com as complexidades das relações raciais e a desenvolver 

metodologias de ensino que favoreçam a equidade e o pertencimento de todos os estudantes. 

Como destaca Gomes (2005), a formação docente comprometida com a educação para as 

relações étnico-raciais deve estar articulada a uma proposta de transformação social, baseada na 

promoção dos direitos humanos e na luta contra todas as formas de opressão. 

Vale ressaltar é fundamental o desenvolvimento de políticas públicas educacionais que 

enfrentem o racismo de maneira estrutural e promovam a equidade no acesso, permanência e 

êxito escolar de estudantes negros, indígenas e demais grupos minorizados. Apenas com uma 

ação educativa crítica, comprometida e antirracista será possível transformar o sistema 

educacional em um espaço verdadeiramente democrático e plural. 

Um dos principais desafios é a resistência à concretização da educação étnico-racial, 

muitas vezes enraizada em preconceitos e na perpetuação de estruturas de poder dominantes. A 

sub-representação de grupos étnicos minoritários entre educadores e gestores educacionais 

dificulta a incorporação de perspectivas diversas e a implementação de práticas antirracistas. 

Nesse sentido, Oliveira (2017, p.1) salienta, em suas palavras, que a sociedade preconceituos: 

 
“[...] necessita (re) significar relações de saberes e poderes identificaram 
a importância dos espaços formativos, no sentido de reconhecer as bases 
curriculares antirracistas”. 
 
 

A crescente conscientização sobre a importância da educação étnico-racial e os 

movimentos em prol da equidade racial oferecem oportunidades significativas para a 

transformação do sistema educacional brasileiro. Por meio de uma abordagem crítica e inclusiva, 

essa perspectiva pedagógica contribui para a construção de uma sociedade mais justa, plural e 

democrática. 

Silvio Almeida (2019) analisa o racismo estrutural como um fenômeno intrínseco às 

organizações sociais, instituições e relações interpessoais. Segundo o autor, a identidade racial 



23 
 

não é uma condição natural, mas uma construção social: “Uma pessoa não nasce branca ou 

negra, mas torna-se a partir do momento em que seu corpo e sua mente são conectados a toda 

uma rede de sentidos compartilhados coletivamente, cuja existência antecede à formação de sua 

consciência e de seus efeitos” (ALMEIDA, 2019, p. 53). Essa concepção é fundamental para 

compreender como o racismo se reproduz de forma sutil e persistente no cotidiano. 

Nilma Lino Gomes (2011) contribui para essa discussão ao diferenciar os conceitos de 

preconceito racial, discriminação e racismo. Conforme a autora, o preconceito racial refere-se a 

um julgamento negativo pré-concebido sobre indivíduos pertencentes a determinado grupo 

racial, étnico ou social (GOMES, 2012, p. 54). A discriminação, por sua vez, é a concretização 

do preconceito em práticas sociais excludentes. Já o racismo é entendido como a crença na 

superioridade de um grupo racial sobre outro, com base na atribuição de características morais e 

intelectuais inferiores a determinados grupos (SANTOS apud GOMES, 2012, p. 52-53). Dessa 

forma, o racismo se manifesta em múltiplas esferas: individual, institucional e estrutural. 

A consolidação histórica do racismo no Brasil remonta ao final do século XIX, 

influenciada pela Teoria das Raças. O naturalista Carl Linnaeus, ao desenvolver a taxonomia dos 

seres vivos, propôs uma hierarquização racial que colocava os brancos no topo, em detrimento 

das demais raças amarela, indígena e negra. Kabengele Munanga (2005) também destaca que 

essa teoria fundamentou o racismo científico, utilizado para justificar a dominação, exploração e 

exclusão dos povos não brancos. Essa construção histórico-cultural eurocêntrica posicionou a 

cultura europeia como superior às demais, influenciando inclusive práticas escolares e currículos 

educacionais (GOMES, 2012). 

A origem dos estigmas de inferioridade atribuídos às populações negras está, portanto, 

enraizada no processo de colonização. Ao longo dos séculos, tais estigmas foram se 

consolidando, especialmente em sociedades miscigenadas como o Brasil. Embora o país possua 

uma das maiores diversidades étnico-raciais do mundo, ainda falta uma consciência crítica sobre 

o papel da população negra na formação social, política e econômica da nação. 

Nesse contexto, Gomes (2018) reforça que o Movimento Negro deve ser reconhecido 

como um agente educador e protagonista na construção de uma educação antirracista. 

Historicamente, esse movimento esteve na linha de frente da luta pelo acesso e permanência de 

pessoas negras na educação formal, compreendendo a escolarização como um instrumento de 

empoderamento individual e coletivo. A conquista de um diploma por sujeitos historicamente 

marginalizados representa não apenas transformação pessoal, mas a elevação de todo seu entorno 

familiar e comunitário. 

O Movimento Negro tem desempenhado papel fundamental na inserção de saberes e 

epistemologias africanas nos currículos escolares, combatendo o epistemicídio: termo cunhado 



24 
 

por Boaventura de Sousa Santos para descrever a supressão e apropriação de conhecimentos 

produzidos por culturas não ocidentais. Gomes (2017) enfatiza que esses saberes foram 

preservados em comunidades quilombolas e transmitidos oralmente por gerações de pessoas 

escravizadas, incluindo conhecimentos em fitoterapia, engenharia, metalurgia, entre outros. 

Manifestações culturais como a Capoeira e o Jongo também simbolizam resistência e memória 

coletiva afro-brasileira. 

Durante a Ditadura Militar (1964-1985) e especialmente após sua queda, o Movimento 

Negro reformulou suas estratégias, passando a reivindicar transformações estruturais na 

sociedade brasileira. O ingresso de estudantes negros nas instituições educacionais, por si só, não 

assegura inclusão efetiva, tampouco garante a valorização da identidade negra. A educação 

passou, então, a ser compreendida como espaço estratégico de luta e transformação, denunciando 

estereótipos, o mito da democracia racial e as contradições da sociedade brasileira (PEREIRA, 

2011). 

Compreender a luta antirracista e a defesa da educação como dimensões interligadas é 

essencial. Os movimentos sociais atuam como espaços de produção de saberes alternativos, 

rompendo com discursos hegemônicos. O Movimento Negro, nesse sentido, exerce função 

pedagógica ao propor uma educação emancipadora, pautada na valorização das etnicidades que 

compõem o Brasil (GOMES, 2017). A escola deve ser, assim, um espaço-tempo de reconstrução 

crítica da história e da cultura afro-brasileira, combatendo a invisibilidade histórica imposta às 

contribuições dos povos africanos e seus descendentes. 

A imagem estereotipada da África, historicamente disseminada, constitui obstáculo à 

realização de uma educação verdadeiramente antirracista. Deus (2020) afirma que romper com 

essas representações distorcidas é condição necessária para promover uma nova compreensão da 

diversidade cultural e histórica do continente africano. Nessa direção, Ponce e Ferrari (2022) 

defendem a construção de um diálogo intercultural como forma de enfrentar a hegemonia de uma 

cultura dominante, promovendo a valorização dos saberes marginalizado. 

A promulgação da Lei nº 10.639/2003, que torna obrigatório o ensino da história e cultura 

afro-brasileira e africana nas escolas, foi uma conquista dos movimentos negros. No entanto, 

como destacam Arroyo (2003, 2010), Domingues (2007), Gomes (2010, 2017), Munanga (2020) 

e Pereira (2011), a legislação, embora essencial, não é suficiente para garantir mudanças 

profundas. É necessário que as práticas pedagógicas estejam articuladas aos saberes produzido 

nas lutas por justiça social, reconhecendo os sujeitos historicamente silenciados. 

Dessa forma, longe de diminuir o valor das legislações, é preciso compreendê-las como 

parte de um processo mais amplo de transformação, que se fortalece na interação entre normas 

legais e vivências emancipatórias. A educação antirracista deve ser concebida como prática 



25 
 

social, enraizada na experiência histórica da população negra e orientada para a superação das 

desigualdades estruturais. 

Refletir sobre a educação antirracista implica reconhecer os silêncios das instituições 

escolares frente às estruturas de reprodução do racismo. A construção de uma prática pedagógica 

efetivamente inclusiva exige a escuta sensível das vozes estudantis, frequentemente 

invisibilizadas, para que elas possam se expressar como agentes de transformação (FREIRE, 

1992). A representatividade também é crucial nesse processo, ao trazer para o cotidiano escolar 

exemplos como o de Carolina Maria de Jesus, cuja trajetória evidencia a força da escrita e da 

educação como caminhos de emancipação e autonomia. 

Como Paulo Freire afirmou: “A educação não transforma o mundo. Educação muda as 

pessoas. Pessoas transformam o mundo.” (FREIRE, 1992). 

 

 3  PRÁTICAS PEDAGÓGICAS INCLUSIVAS: COMO FORMAR PROFESSORES 
CONSCIENTES DA DIVERSIDADE ÉTNICO-RACIAL 
 

Formar professores conscientes da diversidade étnico-racial é essencial para uma 

educação comprometida com a equidade e a justiça social. Segundo Gomes (2017), a formação 

docente deve considerar a realidade multicultural da sociedade brasileira e combater o racismo 

estrutural presente nas práticas pedagógicas e nos currículos escolares. A escola precisa ser um 

espaço de valorização das identidades étnico-raciais e de combate a qualquer forma de 

discriminação. 

As práticas pedagógicas inclusivas devem articular teoria e prática, assegurando que os 

conteúdos curriculares contemplem a história, cultura e as contribuições dos povos africanos, 

afro-brasileiros e indígenas, conforme estabelece a Lei nº 10.639/03 e a Lei nº 11.645/08. 

Segundo Cavalleiro (2001), é fundamental que o professor seja preparado para trabalhar com a 

diversidade e para reconhecer o racismo como um fenômeno que afeta o rendimento e a 

permanência dos estudantes negros na escola. 

Essa formação deve acontecer tanto na graduação quanto na formação continuada, com 

metodologias que incluam o estudo de autores negros e indígenas, o uso de materiais didáticos 

representativos, a análise crítica das desigualdades raciais e a valorização das expressões 

culturais marginalizadas. Para Gomes (2005), a construção de uma prática pedagógica 

antirracista exige do educador uma postura ética, política e comprometida com a transformação 

social. 

Estratégias como rodas de conversa, projetos interdisciplinares, leituras críticas e 

atividades artísticas baseadas nas culturas afro-brasileira e indígena são exemplos de práticas 

pedagógicas inclusivas que contribuem para o reconhecimento da diversidade e o fortalecimento 



26 
 

da autoestima dos alunos. Segundo Munanga (2005), educar para a diversidade é preparar o 

aluno para viver num mundo plural, aprendendo a conviver com as diferenças e combatendo as 

desigualdades. 

Portanto, a formação de professores conscientes da diversidade étnico-racial é um 

processo contínuo que exige mudanças estruturais nos cursos de licenciatura, políticas públicas 

efetivas e o envolvimento de toda a comunidade escolar. É pela educação que se pode construir 

uma sociedade mais justa, plural e antirracista. 

Além dos autores já citados, é importante destacar a contribuição de Petronilha Beatriz 

Gonçalves e Silva (2003), que defende uma educação comprometida com o reconhecimento da 

diversidade étnico-racial como componente essencial da qualidade de ensino. Para a autora, a 

valorização da identidade dos estudantes negros e indígenas no ambiente escolar não é apenas 

uma questão de representatividade, mas um direito fundamental que garante a inclusão e o 

sucesso acadêmico desses grupos historicamente excluídos. 

Segundo Lopes (2008), a formação docente deve contemplar a desconstrução de 

paradigmas eurocêntricos que dominam o currículo escolar brasileiro. Ele destaca que muitas 

vezes, mesmo sem intenção explícita, os professores reproduzem práticas que silenciam ou 

distorcem a história e cultura de populações não brancas. Para enfrentar isso, é necessário 

investir em processos formativos que levem os educadores à autocrítica e à ressignificação de 

suas práticas pedagógicas. 

A autora Sueli Carneiro (2003) alerta para a importância de considerar o racismo como 

um fenômeno estruturante da sociedade brasileira, e não apenas como um conjunto de atitudes 

individuais. A escola, como espaço de reprodução e transformação social, deve se posicionar de 

maneira ativa na desconstrução desse sistema. Isso implica, segundo Carneiro, em revisar livros 

didáticos, práticas disciplinares, critérios de avaliação e até mesmo a linguagem adotada pelos 

docentes em sala de aula. 

De acordo com Candau (2012), uma educação intercultural crítica é fundamental para o 

enfrentamento das desigualdades. Essa abordagem vai além do reconhecimento superficial das 

diferenças, promovendo um diálogo entre saberes, culturas e experiências diversas, com base no 

respeito, na justiça e na construção de novas formas de convivência. Nesse sentido, o professor 

precisa ser preparado para lidar com conflitos e tensões que emergem da diversidade, 

transformando-os em oportunidades pedagógicas. 

Costa (2014) reforça que práticas pedagógicas inclusivas devem ser contextualizadas, ou 

seja, devem considerar as realidades locais e as experiências dos sujeitos envolvidos. Ele 

argumenta que o combate ao racismo não se dá apenas por meio de datas comemorativas ou 



27 
 

projetos pontuais, mas através de uma postura cotidiana de enfrentamento das desigualdades, 

refletida em todas as dimensões do processo educativo. 

Para Oliveira (2015), um dos maiores desafios na formação de professores para a 

diversidade é garantir que esses profissionais não apenas adquiram conhecimento teórico sobre 

relações étnico-raciais, mas que também desenvolvam competências emocionais, éticas e 

políticas para intervir nas situações de racismo que ocorrem no cotidiano escolar. A prática 

antirracista exige empatia, coragem e compromisso com os direitos humanos. 

Segundo Silva e Rios (2016), é preciso construir uma nova pedagogia que reconheça a 

centralidade da questão racial no Brasil. Eles afirmam que, ao ignorar a contribuição dos povos 

africanos e indígenas para a formação da sociedade brasileira, o sistema educacional reforça a 

exclusão. Para os autores, a escola deve se tornar um espaço de reconstrução de memórias e 

narrativas silenciadas, promovendo a autoestima dos estudantes historicamente marginalizados. 

Por fim, Tavares (2020) destaca a importância do protagonismo negro na produção do 

conhecimento. Ele afirma que incluir autores, pensadores e artistas negros e indígenas no 

currículo é um passo fundamental para romper com a hegemonia eurocêntrica e para formar 

cidadãos críticos e conscientes. A formação de professores deve, portanto, valorizar 

epistemologias diversas e incluir perspectivas que historicamente foram marginalizadas nos 

espaços acadêmicos e escolares. 

 

3.1  Desafios na Implementação da Educação Étnico-Racial no Currículo Acadêmico 
A Constituição Federal de 1988, conhecida como Constituição Cidadã, consolidou o 

reconhecimento do Brasil como uma nação pluriétnica e multicultural, assegurando aos 

diferentes grupos formadores da sociedade brasileira o direito à valorização de suas culturas e à 

preservação da diferença. Entretanto, foi apenas no início do século XXI, com a promulgação 

das Leis nº 10.639/2003, nº 11.645/2008 e nº 12.796/2013, que a diversidade étnico-racial foi 

incorporada como princípio educativo. Essas normas alteraram a Lei de Diretrizes e Bases da 

Educação Nacional (LDB – Lei nº 9.394/1996), instituindo a obrigatoriedade do ensino de 

história e cultura africana, afro-brasileira e indígena na Educação Básica, sendo considerado 

marcos na luta antirracista dentro do campo educacional. 

O avanço legislativo, juntamente com a realização de ações afirmativas no ensino 

superior, resultou de históricas mobilizações sociais em prol dos direitos das populações 

racializadas. Essa mudança de paradigma também evidencia a atuação pedagógica dos 

movimentos sociais, especialmente a partir da década de 1980, ao promoverem um letramento 

racial e uma consciência coletiva sobre a natureza estrutural do racismo (ALMEIDA, 2018). No 

contexto dessas lutas, ocorreram importantes conquistas legais e a criação de políticas públicas 



28 
 

voltadas ao enfrentamento do racismo e seus efeitos na vida de grupos racializados (NILMA, 

2011; NILMA, 2017; MUNDURUKU, 2012). 

Apesar dos avanços legislativos, estudos revelam que a efetivação dessas leis ainda 

enfrenta inúmeros obstáculos nas escolas. A realização de uma cultura escolar antirracista 

permanece inconsistente, sendo prejudicada por fatores como: a baixa adesão das secretarias 

municipais de educação às normativas legais, falta de recursos materiais e humanos, ausência de 

formação específica para docentes e a manutenção de práticas pedagógicas superficiais, voltadas 

apenas para datas comemorativas (BENEDITO; CARNEIRO; PORTELLA, 2023). 

De acordo com pesquisa conduzida pelo Instituto da Mulher Negra (Geledés) e pelo 

Instituto Alana, a maioria das secretarias municipais de educação (cerca de 70%) realiza poucas 

ou nenhuma ação consistente para efetivar o ensino da história e cultura afro-brasileira, africana 

e indígena. Mais da metade reconhece a ausência de práticas contínuas, e apenas uma parcela 

reduzida promove ações regulares (BENEDITO; CARNEIRO; PORTELLA, 2023). 

Os dados revelam que poucas secretarias possuem equipes específicas para essa pauta e 

que a regulamentação municipal sobre o tema é limitada. Além disso, a falta de apoio técnico e 

financeiro por parte dos estados e da União constitui uma barreira adicional, refletindo a 

fragilidade da institucionalização dessas leis nas redes municipais (BENEDITO; CARNEIRO; 

PORTELLA, 2023). 

No contexto de escassez de recursos e organização, as atividades execução são 

geralmente pontuais e pouco críticas, muitas vezes restritas a ações comemorativas. Mesmo 

quando declaradas nos Projetos Políticos Pedagógicos (PPP), tais ações não garantem uma 

prática antirracista consistente sem uma clara vontade política e compromisso institucional 

(BENEDITO; CARNEIRO; PORTELLA, 2023). 

As pesquisadoras Benedito, Carneiro e Portella (2023) enfatizam que a concretização de 

uma política educacional antirracista exige mais do que o estabelecimento de marcos legal, sendo 

necessário que medidas práticas sejam incorporadas de maneira orgânica pelas gestões 

administrativas e pedagógicas. 

Outro entrave relevante é a ausência de um marco legal que estabeleça a obrigatoriedade 

da Educação das Relações Étnico-Raciais (ERER) nos currículos de formação de professores. 

Embora a Resolução CNE/CP nº 1/2004 recomende a inserção de conteúdos relacionados às 

relações étnico-raciais nos cursos de licenciatura (BRASIL, 2004), muitas universidades públicas 

ainda não cumprem tal diretriz, frequentemente agindo apenas sob a pressão de Termos de 

Ajustamento de Conduta (TACs) firmados com o Ministério Público Federal. 

A formação docente deficiente reflete-se também na formação continuada promovida 

pelos sistemas municipais e estaduais, prejudicando a implementação efetiva da legislação nas 



29 
 

escolas. Pesquisa realizada pelo movimento Todos Pela Educação (2023) aponta que, em 2021, 

apenas metade das escolas públicas desenvolveu projetos de combate ao racismo, o menor índice 

registrado na última década. 

Além disso, estudo etnográfico de Almeida (2023) desenvolvido em um Centro de 

Educação Infantil do Distrito Federal, demonstra as dificuldades enfrentadas para consolidar 

práticas antirracistas mesmo em instituições engajadas. Embora o projeto antirracista 

desenvolvido pela escola tenha sido premiado nacionalmente, ainda persistem atitudes racistas e 

lacunas na formação teórica e metodológica de docentes, dificultando a transformação cultural 

necessária. 

Almeida (2023) aponta que a formação inicial e continuada dos professores é o principal 

desafio para a consolidação de uma educação antirracista sólida. Muitos profissionais carecem de 

conhecimento teórico, metodologias adequadas e segurança para trabalhar com temas étnico-

raciais, o que perpetua práticas excludentes e limita o alcance das políticas públicas de combate 

ao racismo. 

A concepção de uma educação voltada à inclusão e de uma sociedade mais equitativa, 

idealizada especialmente a partir dos anos 2000, contribuiu significativamente para enfrentar 

obstáculos vivenciados por pessoas com necessidades educacionais especiais (NEEs), 

independentemente de sua origem racial. Essa mudança de paradigma impulsionou o surgimento 

de políticas públicas e programas educacionais voltados à educação especial, buscando 

consolidar um sistema de ensino mais justo e acessível a todos. 

Nesse contexto, o ano de 2003 marcou um ponto de inflexão importante com a realização 

do Programa Educação Inclusiva: Direito à Diversidade. Essa iniciativa teve como proposta 

principal oferecer o atendimento educacional especializado e promover condições de 

acessibilidade que garantissem a inserção dos estudantes com deficiência em uma perspectiva 

inclusiva (Brasil, 2003b). 

No que diz respeito às relações étnico-raciais, 2003 também foi significativo pela criação 

da Secretaria Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial (SEPPIR). Essa secretaria 

tinha como propósito assessorar diretamente a Presidência da República na formulação de 

diretrizes para a igualdade racial. Segundo Barros (2016, p. 24), a SEPPIR visava “incorporar a 

perspectiva da Igualdade Racial nas políticas governamentais, articulando os ministérios e 

demais órgãos federais, Estados, o Distrito Federal e os municípios”, promovendo ações de 

caráter transversal e Inter setorial. Embora tenha sido extinta em 2016, suas funções foram 

incorporadas a um novo ministério em 2018, fato que gerou críticas quanto à efetividade de sua 

atuação. 



30 
 

Ainda em 2003, outro avanço foi a sanção da Lei nº 10.639, que tornou obrigatório o 

ensino da História e Cultura Afro-Brasileira nas escolas. Essa medida buscava reparar distorções 

históricas, promover a inclusão dos negros e valorizar suas contribuições sociais, políticas e 

econômicas na formação do país (Brasil, 2003a, 2004). 

No campo da educação inclusiva, o ano de 2006 foi marcado pela reformulação de 

diretrizes, entre elas a criação do Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos (PNEDH), 

que expressava um compromisso com os direitos de todos, valorizando a diversidade e a 

cidadania ativa. Posteriormente, a aprovação da Lei nº 13.005/2014 instituiu o Plano Nacional de 

Educação (PNE) com validade até 2024. Esse plano reforça no artigo 2º, inciso III, a necessidade 

de “[...] superação das desigualdades educacionais, com ênfase na promoção da cidadania e na 

erradicação de todas as formas de discriminação” (Brasil, 2014, online). 

Apesar dos avanços legais e programáticos, ainda é evidente a permanência de estruturas 

sociais excludentes. Muitas vezes, as diferenças são desvalorizadas em nome da padronização e 

da uniformidade, o que resulta na marginalização daqueles que não se encaixam nos padrões 

socialmente estabelecidos. Essa dinâmica gera estigmas e reforça visões discriminatórias, 

pautadas em uma concepção de conhecimento universal que ignora as singularidades. Como 

consequência, desenvolve-se uma visão estereotipada da realidade, que leva à exclusão e ao 

tratamento desigual de certos grupos. 

Nesse panorama, torna-se imprescindível recorrer a práticas democráticas que garantam o 

acesso e a permanência de todos no sistema educacional. Tal processo deve se apoiar em 

princípios impessoais e na articulação entre os diversos interesses sociais. Como destaca boto 

(2005, p. 783), trata-se de: 

“Recorrer à razão e à sensibilidade para fugir de preconceito, de superstições, de relatos 
míticos, percepções míticas e, sobretudo, de algum irracionalismo convidativo.” (BOTO 
2005, p. 783). 

 

A escola, nesse sentido, precisa atuar no enfrentamento dos problemas sociais que afetam 

a população negra e as pessoas com NEEs, superando visões centradas na homogeneização. 

Arroyo (1998) salienta a importância de construir vínculos entre os saberes escolares e os saberes 

da vida, promovendo um currículo que reflita a diversidade cultural, as trajetórias pessoais e as 

experiências dos alunos e professores. A valorização dessa pluralidade transforma o currículo em 

um espaço de reconhecimento, não apenas das pessoas negras, mas também daqueles com 

necessidades educacionais especiais, criando oportunidades para repensar criticamente as 

práticas pedagógicas e as relações sociais no ambiente escolar. 

Mesmo com a importância da Lei nº 10.639/2003, observa-se que, muitas vezes, a sua 

aplicação nas escolas se dá de forma superficial, sem questionamentos profundos, o que acaba 

por reforçar a ideologia dominante. Essa ideologia historicamente construída busca excluir os 



31 
 

diferentes, mesmo diante de diretrizes que deveriam justamente acolhê-los. Nesse sentido, 

permanece a incerteza sobre os reais efeitos do Decreto nº 10.502/2020 – se ele representa 

avanços ou retrocessos em termos de inclusão. 

É fundamental, portanto, observar como essas medidas se concretizam na prática. Afinal, 

a construção de uma sociedade inclusiva depende diretamente das atitudes e posturas dos 

indivíduos frente à diversidade. Assim, é papel de todos os agentes sociais – Estado, escolas, 

legisladores e sociedade civil – romper com os paradigmas históricos de exclusão. Isso inclui o 

reconhecimento da necessidade de uma abordagem interseccional, especialmente voltada às 

pessoas negras com NEEs, cujo processo de inclusão exige atenção redobrada diante da dupla 

vulnerabilidade que enfrentam cotidianamente. 

Portanto essas evidências apontam para a urgente necessidade de fortalecimento da 

formação docente e da estrutura institucional para a efetivação das leis que buscam promover a 

valorização da diversidade e a construção de uma cultura escolar verdadeiramente antirracista no 

Brasil. 

 

3.2  Perspectivas e Caminhos para uma Educação Inclusiva e Transformadora 
 

As políticas relacionadas ao direito à educação, percebe-se que, historicamente, os alunos 

com necessidades educacionais especiais não eram contemplados por esse direito fundamental. 

Isso gerava uma lacuna que precisava ser preenchida, visando tornar a educação mais 

democrática e igualitária no que se refere aos direitos. A partir dessa necessidade, surge uma 

nova visão sobre a educação, voltada para a inclusão nas escolas, com o objetivo de promover 

mudanças políticas, estruturais e pedagógicas nas instituições de ensino, de modo a atender a 

todos os alunos. 

A Declaração de Salamanca, uma resolução da Organização das Nações Unidas (ONU), 

que discute os princípios, políticas e práticas na educação especial (UNESCO, 1994), estabelece 

que as escolas. 

 
"devem reconhecer as necessidades de todos os alunos, adaptar-se aos diferentes estilos 
e ritmos de aprendizagem, assegurando respostas educacionais adequadas por meio de 
um currículo flexível, boa organização escolar, diversificação de recursos e 
entrosamento com suas comunidades" (UNESCO, 1994, p. 05). 
 
 

Inspirados por essa declaração, diversos países, incluindo o Brasil, passaram a incluir 

essa garantia de direitos por meio de legislações, como a Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional (LDB) (BRASIL, 1996), a Convenção sobre os Direitos das Pessoas com Deficiência 

(ONU, 2007) e a Lei Brasileira de Inclusão da Pessoa com Deficiência nº 13.146/2015 (BRASIL, 

2015). 



32 
 

A educação especial começa, então, a ser repensada sob uma perspectiva inclusiva, 

recebendo influências importantes, como as estabelecidas pela Convenção sobre os Direitos das 

Pessoas com Deficiência de 2007. Posteriormente, o Decreto nº 6.949/2009 (BRASIL, 2009) 

reforça a implementação da Convenção Internacional sobre os Direitos das Pessoas com 

Deficiência, cujo artigo 1º afirma como objetivo "proteger e assegurar o exercício pleno e 

equitativo de todos os direitos humanos e liberdades fundamentais por todas as pessoas com 

deficiência e promover o respeito pela sua dignidade inerente" (BRASIL, 2009). 

A construção de uma educação inclusiva e transformadora representa um dos maiores 

desafios da sociedade contemporânea. Trata-se de um processo que busca garantir o direito de 

todos à educação de qualidade, respeitando as diferenças culturais, sociais, étnico-raciais, de 

gênero, de orientação sexual, entre outras. Para isso, é necessário romper com modelos 

excludentes e promover práticas pedagógicas que acolham a diversidade como valor 

fundamental. 

Um dos principais desafios enfrentados nesse processo é a permanência de uma cultura 

escolar excludente, baseada em padrões normativos de desempenho e comportamento. Muitos 

estudantes, especialmente aqueles em situação de vulnerabilidade, ainda são marginalizados por 

não se encaixarem nesses padrões. A ausência de uma abordagem pedagógica sensível às 

diferentes realidades sociais e culturais contribui para a evasão escolar, o fracasso acadêmico e a 

desigualdade de oportunidades. 

A Convenção não só inspirou a Política Nacional de Educação Especial na Perspectiva de 

Educação Inclusiva (BRASIL, 2008), como também contribuiu para mudanças na Lei Brasileira 

de Inclusão, conhecida como o Estatuto da Pessoa com Deficiência. Em 2015, o governo 

brasileiro reconheceu formalmente esse estatuto por meio da Lei nº 13.146/15, a qual visa 

assegurar e promover, em igualdade de condições, o exercício dos direitos e liberdades 

fundamentais das pessoas com deficiência, buscando sua inclusão social e cidadania no sistema 

educacional, fruto dos debates da Convenção Internacional sobre os Direitos das Pessoas com 

Deficiência. 

Com base nas normas legais voltadas para a educação inclusiva, é crucial destacar a 

Convenção sobre os Direitos das Pessoas com Deficiência, a Política Nacional de Educação 

Especial na Perspectiva de Educação Inclusiva e a Lei Brasileira de Inclusão como marcos 

legislativos dessa abordagem inclusiva. Essas normas preveem as formas e estruturas necessárias 

para garantir a inclusão de pessoas com deficiência no sistema educacional em todos os níveis, 

assegurando que o poder público se comprometa a criar, desenvolver, programar, incentivar e 

monitorar as ações relacionadas a essa política (BRASIL, 2015). 



33 
 

O discurso de educação inclusiva propõe que todos os estudantes devem ter as mesmas 

condições de acesso e participação no ambiente escolar. Esse movimento se expandiu ao longo 

do tempo e foi consolidado como uma agenda global, seguindo as orientações da Declaração de 

Salamanca de 1994, que reforçou a necessidade de garantir o direito de todos os alunos a uma 

educação com igualdade de oportunidades nos diferentes sistemas de ensino. 

A educação inclusiva tem suas origens na década de 1950 e continua a se expandir, 

buscando romper com a exclusão de qualquer grupo minoritário, seja de pessoas com 

deficiência, de etnia, raça, gênero ou classe social. Assim, a educação especial, sob a ótica da 

inclusão, pode ser vista como uma política educacional de justiça social, que atende às 

necessidades e particularidades de cada aluno. 

A ideia de educação inclusiva é, portanto, uma garantia do direito de todos à educação, 

não apenas dos estudantes com necessidades educacionais especiais. Ela pressupõe a igualdade 

de oportunidades e o respeito às diferenças humanas, considerando a diversidade étnica, racial, 

social, cultural, intelectual, físicas e de gênero. A inclusão exige uma transformação nas práticas 

culturais, pedagógicas e políticas vigentes nas escolas, para garantir o acesso, a participação e a 

aprendizagem de todos, sem exceção (UNESCO, 1994). 

O conceito de inclusão ou escola inclusiva, desde efetivação, tem sido interpretado de 

diversas maneiras por diferentes autores. Exemplos de definições incluem: 

A educação inclusiva é um paradigma educacional fundamentado na concepção de 
direitos humanos, que concilia igualdade e diferença como valores essenciais, 
avançando além da ideia de equidade formal ao considerar as circunstâncias históricas 
da exclusão dentro e fora da escola (BRASIL, 2008, p. 1). 
 
A escola inclusiva é aquela que possibilita a participação de todos em igualdade de 
oportunidades, respeitando as diferenças de sexo, idade, origem étnica, orientação 
sexual e deficiências (BRAGANÇA; OLIVEIRA, 2005, p. 217-227). 
 
A escola inclusiva é um espaço que celebra a diversidade, vendo-a como uma riqueza a 
ser compartilhada e valorizada, em vez de ser considerada uma ameaça (CÉSAR, 2003, 
p. 119). 
 
A escola inclusiva é um ambiente onde as crianças e jovens desenvolvem sua autonomia 
e pensamento crítico, aprendendo a valorizar a diferença, e proporcionando uma 
convivência sem discriminação, em um clima de solidariedade e participação 
(MANTOAN, 2015, p. 66). 
 
As escolas inclusivas encaram a aprendizagem como um processo social, no qual a 
interação social desempenha um papel central para facilitar a aprendizagem e promover 
o desenvolvimento dos alunos (PACHECO, 2007, p. 148). 
 

A inclusão escolar é entendida como a busca para romper com práticas educacionais que 

privilegiam alguns grupos em detrimento de outros. A política de educação inclusiva, quando 

analisada em conjunto com outras políticas educacionais, visa a democratização, a equidade e a 

justiça social, abrangendo diversos grupos historicamente marginalizados e buscando garantir 

sua inclusão. 



34 
 

A educação especial, no contexto da educação inclusiva, reconhece à importância de 

interseccionar a deficiência com outros marcadores sociais, como gênero, raça, etnia e classe 

social, compreendendo que os corpos dos estudantes estão intimamente ligados às suas 

dimensões socioculturais (BRASIL, 2008). 

No entanto, Freitas (2003) alerta que esses pressupostos da educação inclusiva nem 

sempre são plenamente considerados. O autor afirma que as características mais complexas dos 

sujeitos não podem ser analisadas isoladamente, pois estão sempre interseccionadas com outros 

marcadores sociais que estruturam a identidade de cada indivíduo. Berckmoes e Reis (2017) 

também reforçam que, por meio desses marcadores sociais, muitas pessoas vivenciam 

discriminação e preconceito, que são vivenciados na construção identitária de corpos e suas 

intersecções. 

Portanto, as identidades de raça, etnia, classe, gênero e outras não devem ser analisadas 

de forma isolada, pois estão interligadas por dinâmicas que revelam a desigualdade social, 

moldada pelas experiências vividas e pelas relações de poder que delas emergem. Nesse 

contexto, a defesa de uma leitura interseccional se sustenta na ideia de que a análise deve 

compreender a complexidade das identidades e das desigualdades sociais, conforme exposto por 

Bilge (2009). A autora afirma que a interseccionalidade é uma teoria transdisciplinar que se opõe 

à hierarquização das grandes categorias sociais, como sexo/gênero, classe, raça, etnia, idade, 

deficiência e orientação sexual, propondo um olhar sobre como essas categorias interagem para 

reproduzir desigualdades sociais. 

Ao abordar o contexto educacional, torna-se evidente que pessoas com necessidades 

educacionais especiais (NEEs) historicamente tiveram seu direito à educação negado, em virtude 

de concepções equivocadas que alimentaram mitos sobre suas capacidades. Tais concepções 

resultaram em práticas excludentes e segregacionistas ao longo do tempo. A situação se torna 

ainda mais complexa quando essas pessoas também são negras, pois enfrentam, além das 

barreiras impostas pela deficiência, a exclusão estrutural decorrente do racismo, o que agrava 

ainda mais o cenário de desigualdade educacional. 

É importante destacar que o acesso da população negra à educação ocorreu de maneira 

tardia no Brasil, resultado direto de um processo histórico de marginalização iniciado com a 

escravidão. Após a abolição, não houve qualquer planejamento eficaz de inclusão social, o que 

perpetuou a exclusão nas instituições escolares, voltadas, em sua maioria, à elite branca. 

Conforme Schwarcz (2012), o Estado brasileiro, no final do século XIX, optou por políticas de 

incentivo à imigração europeia como estratégia para o “embranquecimento” da população, 

omitindo-se da responsabilidade de reparar os danos causados aos povos escravizados. 



35 
 

Esse processo contribuiu para a formulação e disseminação do mito da democracia racial, 

especialmente a partir da década de 1930, uma narrativa que busca apagar as desigualdades 

raciais ao afirmar uma suposta igualdade entre todos os brasileiros. Essa concepção, ainda 

presente nos dias atuais, dificulta o reconhecimento da necessidade de políticas públicas 

específicas para populações marginalizadas, como a população negra e as pessoas com 

deficiência. 

A perpetuação dessa lógica sustenta discursos racialistas, que inferiorizam a população 

negra e reforçam estigmas de incapacidade. Trata-se de um mecanismo semelhante ao 

capacitismo, que, segundo Mello (2016, p. 3266),  

 

[...] hierarquiza os sujeitos em função da adequação de seus corpos a um ideal de beleza 
e capacidade funcional", excluindo aqueles que não se encaixam nos padrões impostos 
pela sociedade. 

 

O capacitismo, assim como o racismo, opera por meio de julgamentos prévios, 

desprovidos de reflexão e conhecimento aprofundado. Gomes et al. (2005, p. 54) definem esse 

processo como a formulação de um “[...] conceito [prévio] formado antecipadamente, sem maior 

ponderação ou conhecimento dos fatos”, prática que também embasa o preconceito racial. Ainda 

segundo os autores, esse preconceito resulta na concretização da discriminação racial, tornando-

se “a efetivação do preconceito”. 

Essas concepções equivocadas sobre a diferença são socialmente construídas. Como 

explica Gomes et al. (2005, p. 54):  

[...] nenhuma criança nasce preconceituosa. Ela aprende a sê-lo”. A formação dessas 
ideias ocorre no seio das relações sociais, desde a infância até a vida adulta, passando 
por diferentes instituições, como a família, a escola, a igreja e o ambiente de trabalho. 
Portanto, o modo como aprendemos a perceber o “outro” especialmente o que foge do 
padrão branco, saudável e hegemônico é produto de construções históricas e sociais, e 
não de tendências naturais ou biológicas. 

 

Desse modo, torna-se fundamental repensar em que momentos e por quais meios são 

disseminados valores que sustentam práticas excludentes. Ainda que a reeducação das relações 

étnico-raciais não seja uma responsabilidade exclusiva da escola, é inegável que ela desempenha 

papel central nesse processo. Sendo um espaço de intervenção social, a escola deve promover 

ambientes de escuta, diálogo e respeito, contribuindo para a emancipação de grupos 

historicamente marginalizados. 

Nesse sentido, é necessário fortalecer os princípios da Educação Inclusiva, a qual tem 

como objetivo eliminar barreiras no acesso à educação. Segundo Arnaiz (2005), a concepção de 

inclusão escolar deve ir além das pessoas com deficiência, abrangendo todos os grupos afetados 



36 
 

por exclusões sociais. Tal abordagem propõe uma educação voltada à equidade, valorizando a 

diversidade como elemento essencial para a qualidade do processo formativo. 

A inclusão social, por sua vez, pode ser compreendida como: 

“[...] ato de trazer aquele que é excluído socialmente, por qualquer motivo, para uma 
sociedade que participa de todos os aspectos e dimensões da vida, isto é, dos âmbitos 
econômico, cultural, político, religioso etc.” (INCLUSÃO, 2020, p.33).  

 

Para Hermes e Lunardi-Lazzarin (2015, p. 541), isso significa que “a inclusão escolar faz 

de cada um de nós um agente, um articulador, um multiplicador das suas ações”, promovendo 

parcerias e solidariedade em torno de objetivos comuns. 

Contudo, esse processo só se concretiza a partir do momento em que o indivíduo 

compreende sua existência não apenas como presença no mundo, mas como sujeito em constante 

relação com ele. Como afirma Freire (1995), é na interação com o mundo que o ser humano se 

torna agente de transformação social. Portanto, cabe à escola assumir seu papel como espaço de 

encontros baseados no respeito e na aceitação das diferenças, contribuindo significativamente 

para a construção de uma sociedade mais inclusiva e justa para todos. 

A abordagem interseccional vai além do simples reconhecimento de múltiplos sistemas 

de opressão. Ela busca entender como essas categorias se entrelaçam e influenciam a dinâmica 

de poder, favorecendo uma análise mais profunda das injustiças sociais que surgem dessas 

relações. Isso, por sua vez, pode promover uma revolução paradigmática, mudando a forma 

como compreendemos e confrontamos as desigualdades entre os corpos que existirem e 

resistirem, especialmente no campo das injustiças sociais. 

Além disso, há uma grande lacuna na formação dos professores em relação à diversidade. 

Muitos cursos de licenciatura ainda negligenciam a preparação dos futuros educadores para lidar 

com questões como o racismo, a inclusão de pessoas com deficiência, e as desigualdades de 

gênero e classe. Essa omissão impede que os docentes desenvolvam uma postura crítica e 

sensível às demandas de uma escola plural e democrática. 

Outro obstáculo importante é a estrutura física e organizacional das escolas, que muitas 

vezes não estão preparadas para acolher adequadamente todos os estudantes. Faltam recursos, 

acessibilidade, materiais adaptados e apoio especializado. A ausência de políticas públicas 

eficazes e investimentos contínuos agrava esse cenário, dificultando a implementação de uma 

educação inclusiva em larga escala. 

Apesar desses desafios, avanços significativos têm sido observados. Leis como a Lei 

Brasileira de Inclusão (Lei nº 13.146/2015) e a Política Nacional de Educação Especial na 

Perspectiva da Educação Inclusiva são marcos importantes que reconhecem o direito de todos à 

escolarização em ambientes regulares de ensino. Essas normativas reforçam o princípio de que é 

a escola que deve se adaptar ao estudante, e não o contrário. 



37 
 

No campo pedagógico, cresce o número de escolas e educadores que vêm adotando 

metodologias ativas, projetos interdisciplinares, ensino colaborativo e práticas de escuta e 

diálogo. Essas estratégias promovem a participação de todos os alunos, favorecendo a 

aprendizagem significativa e o desenvolvimento de competências socioemocionais. A 

valorização das diferenças passa a ser compreendida como riqueza, e não como obstáculo. 

A tecnologia também tem desempenhado um papel relevante na promoção da inclusão, 

especialmente no período pós-pandemia. Plataformas acessíveis, recursos digitais adaptados e 

ferramentas de comunicação alternativa têm ampliado as possibilidades de participação de 

estudantes com deficiência e de diferentes origens sociais. No entanto, é preciso cuidado para 

que a inclusão digital não reproduza as exclusões existentes. 

A formação continuada de professores tem se mostrado um caminho promissor. Através 

de programas de capacitação, oficinas temáticas e redes de apoio, muitos docentes estão 

adquirindo conhecimentos e desenvolvendo novas práticas pedagógicas voltadas à inclusão. A 

troca de experiências entre educadores e o diálogo com as comunidades escolares são elementos-

chave para a consolidação de uma prática transformadora. 

Outro aspecto fundamental é o envolvimento da comunidade escolar no processo 

educativo. A participação ativa de famílias, estudantes e demais profissionais da educação 

fortalece o compromisso coletivo com a inclusão. Quando todos são corresponsáveis pela 

aprendizagem e pelo bem-estar dos alunos, cria-se um ambiente mais acolhedor, justo e 

respeitoso. 

A educação inclusiva e transformadora é, acima de tudo, um projeto ético e político. Ela 

exige coragem para romper com modelos historicamente excludentes e disposição para construir 

novas formas de ensinar e aprender. Implica olhar para cada estudante como sujeito de direitos, 

com potencialidades e necessidades singulares. 

Portanto, embora os desafios ainda sejam muitos, as perspectivas para uma educação 

inclusiva e transformadora são reais e possíveis. Elas exigem políticas públicas consistentes, 

investimento em formação docente, mudanças curriculares e uma nova cultura escolar baseada 

na justiça, no respeito à diversidade e na valorização de cada ser humano. 

Com base nessa abordagem, torna-se imprescindível que as instituições escolares adotem 

uma postura crítica e transformadora, que vá além do cumprimento formal das legislações. É 

necessário que se promova uma educação antirracista e anticapacitista, que reconheça as 

singularidades dos sujeitos e combata as desigualdades históricas enraizadas no sistema 

educacional brasileiro. Isso requer não apenas a elaboração de políticas públicas interseccionais, 

mas também a implementação efetiva de práticas pedagógicas que incorporem esses princípios à 

rotina escolar. 



38 
 

Neste contexto, destaca-se a importância da formação docente voltada para a equidade, 

que contemple não só os fundamentos legais da inclusão e da igualdade racial, mas também os 

saberes construídos a partir das vivências dos próprios sujeitos marginalizados. É por meio da 

escuta atenta, do respeito à diversidade e do reconhecimento das múltiplas identidades presentes 

no ambiente escolar que se pode construir uma prática pedagógica verdadeiramente inclusiva e 

emancipatória. 

Além disso, a atuação dos profissionais da educação deve ser respaldada por ações 

institucionais comprometidas com a justiça social, como a criação de núcleos de 

acompanhamento pedagógico especializados, o fortalecimento das redes de apoio às famílias e o 

desenvolvimento de currículos que contemplem a história, a cultura e as lutas das populações 

negras e das pessoas com deficiência. Tais medidas têm o potencial de transformar a escola em 

um espaço de pertencimento e valorização da diversidade, contribuindo para a superação das 

barreiras simbólicas e materiais que ainda persistem. 

Ademais, é fundamental compreender que a promoção da inclusão da pessoa negra com 

necessidades educacionais especiais não se limita ao espaço escolar, mas deve ser pensada de 

forma articulada com outras esferas sociais, como a saúde, a assistência social, a cultura e o 

trabalho. A atuação intersetorial é condição essencial para garantir o acesso integral aos direitos 

e a efetivação da cidadania dessas pessoas, promovendo sua autonomia, autoestima e 

protagonismo social. 

Por fim, acredita-se que o reconhecimento das opressões interligadas enfrentadas por 

pessoas negras com NEEs pode catalisar um novo paradigma de inclusão, baseado na justiça 

social, na equidade e no respeito às diferenças. Assim, o desafio que se coloca à sociedade e às 

instituições educacionais é o de romper com as lógicas normativas excludentes e construir um 

projeto educativo que acolha, respeite e valorize todas as formas de existência humana, 

promovendo um futuro mais justo, democrático e inclusivo. 



39 
 

 
3 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 
A educação para as relações étnico-raciais representa um passo crucial na construção de 

uma sociedade mais justa, equitativa e democrática. A formação de professores dentro dessa 

perspectiva deve se comprometer com a superação de práticas e discursos que historicamente 

excluíram e silenciaram os saberes e experiências de populações negras e indígenas no Brasil. 

Para isso, é fundamental reconhecer o racismo estrutural como uma realidade presente nas 

instituições escolares e na própria formação docente. 

A escola, enquanto espaço social de produção e reprodução de saberes, pode tanto 

reforçar desigualdades quanto se tornar um local de resistência e transformação. A 

implementação efetiva da Lei 10.639/03, que estabelece a obrigatoriedade do ensino de história e 

cultura afro-brasileira e africana, é um marco importante, mas ainda enfrenta resistências, 

negligência institucional e falta de preparo por parte dos profissionais da educação. 

Nesse contexto, a formação de professores deve ir além de conteúdos informativos. É 

preciso promover experiências formativas que provoquem reflexões críticas sobre a identidade, 

os privilégios, as opressões e a importância da diversidade étnico-racial como fundamento de 

uma prática pedagógica verdadeiramente inclusiva e transformadora. A presença de autores 

negros e indígenas nas leituras, a valorização de suas contribuições e o debate sobre 

epistemologias diversas são ações concretas e urgentes. 

Muitos professores ainda se sentem despreparados para lidar com as questões raciais em 

sala de aula. Esse dado revela a carência de uma política de formação inicial e continuada que 

contemple os desafios da educação antirracista. A ausência de discussão sobre raça e racismo nos 

cursos de licenciatura perpetua o ciclo de invisibilidade e negação que compromete a formação 

ética e política dos educadores. 

Ao mesmo tempo, é preciso reconhecer as iniciativas positivas em diferentes partes do 

país. Grupos de pesquisa, projetos de extensão, coletivos educacionais e ações comunitárias vêm 

desempenhando um papel importante na construção de propostas pedagógicas voltadas para as 

relações étnico-raciais. Essas práticas mostram que é possível promover mudanças reais quando 

há engajamento, sensibilidade e compromisso com a equidade. 

A perspectiva inclusiva exige que os professores compreendam o papel da escola na 

reprodução das desigualdades raciais e assumam o desafio de construir práticas educativas 

comprometidas com a justiça social. Isso implica, entre outras coisas, revisar o currículo escolar, 

dialogar com as famílias, enfrentar o preconceito no cotidiano escolar e valorizar a identidade 

dos estudantes negros e indígenas. 

A educação antirracista não é uma tarefa exclusiva de professores de História ou 

Sociologia. Ela deve atravessar todas as áreas do conhecimento e estar presente em todas as 



40 
 

etapas da escolarização. Matemática, Ciências, Artes, Língua Portuguesa, todas podem e devem 

contribuir para a construção de uma consciência crítica sobre a diversidade étnico-racial e o 

combate ao racismo. 

É importante ressaltar que educar para as relações étnico-raciais não significa apenas 

reconhecer a diversidade, mas também atuar de forma concreta para transformar estruturas e 

mentalidades que sustentam o racismo. A luta contra o preconceito racial passa pela valorização 

dos saberes africanos e afro-brasileiros, pela desconstrução de estereótipos e pela construção de 

novos referenciais identitários. 

Além disso, a formação de professores precisa ser contínua, reflexiva e dialogada. A 

inserção de disciplinas específicas, a promoção de seminários, oficinas, grupos de estudo e a 

articulação com movimentos sociais são estratégias fundamentais para consolidar uma prática 

docente coerente com os princípios da educação antirracista. 

Outro ponto essencial é o papel das políticas públicas na efetivação dessas ações. Sem o 

apoio institucional, os avanços permanecem pontuais e vulneráveis. O Estado precisa garantir 

recursos, orientação pedagógica, formação qualificada e mecanismos de avaliação que 

assegurem o cumprimento da legislação e incentivem boas práticas em relação à diversidade 

étnico-racial. 

Nesse processo, o protagonismo dos professores negros e indígenas deve ser fortalecido. 

Suas vivências e saberes são fundamentais para ampliar a compreensão sobre as relações étnico-

raciais e para enriquecer o debate pedagógico. A presença desses profissionais nos espaços de 

formação, decisão e produção de conhecimento é uma forma de romper com a lógica excludente 

da branquitude hegemônica. 

Por outro lado, a formação de professores não pode ser pensada de forma descolada da 

realidade dos estudantes. É preciso considerar as demandas das comunidades escolares, os 

contextos locais e as experiências concretas de discriminação e resistência. A escuta atenta e o 

diálogo são ferramentas pedagógicas potentes no enfrentamento das desigualdades. 

A educação para as relações étnico-raciais também tem uma dimensão subjetiva e afetiva. 

Ela exige dos professores sensibilidade, empatia e abertura para revisar suas próprias crenças e 

atitudes. A transformação começa dentro do próprio educador e se estende à sua prática 

pedagógica, suas escolhas curriculares e suas interações com os estudantes. 

Em síntese, a formação de professores na perspectiva das relações étnico-raciais 

representa um caminho possível e necessário para a construção de uma educação mais inclusiva, 

crítica e comprometida com os direitos humanos. Ainda há muito a ser feito, mas os passos já 

dados mostram que é possível construir uma escola que reconheça, valorize e celebre a 

diversidade. 



41 
 

Portanto, conclui-se que a educação para as relações étnico-raciais na formação de 

professores é não apenas um imperativo legal e ético, mas uma oportunidade de transformação 

profunda do fazer educativo. Ela amplia horizontes, desconstrói preconceitos e abre caminho 

para uma sociedade mais plural, justa e democrática. 



42 
 

 

 
REFERÊNCIAS 

 
 
ALMEIDA, Bárbara. Educação antirracista na educação infantil: desafios e práticas em um 
Centro de Educação Infantil do Distrito Federal. 2023. 
 
ALMEIDA, Silvio. Racismo estrutural. 2. ed. São Paulo: Pólen Livros, 2018. 
 
ALMEIDA, Silvio. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen Livros, 2019. 
 
ARROYO, Miguel G. Imagens quebradas: trajetórias e tempos de alunos e mestres. Petrópolis: 
Vozes, 2009. 
 
ARROYO, Miguel Gonzalez. Imagens quebradas: trajetórias e tempos de alunos e mestres. 
Petrópolis: Vozes, 2010. 
 
ARROYO, Miguel Gonzalez. Ofício de mestre: imagens e auto-imagens. 4. ed. Petrópolis: 
Vozes, 2003. 
 
BENEDITO, Fernanda; CARNEIRO, Edna; PORTELLA, Mariana. 20 anos da Lei 10.639: 

avanços e desafios na educação básica. São Paulo: Instituto da Mulher Negra – Geledés; 
Instituto Alana, 2023. 
 
BILGE, Sirma. Interseccionalidade: uma teoria transdisciplinar. Revista Estudos Feministas, v. 
17, n. 1, p. 69-85, 2009. 
 
BRASIL. Conselho Nacional de Educação. Resolução CNE/CP nº 1, de 17 de junho de 2004. 
Estabelece Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para 
o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Diário Oficial da União: seção 1, 
Brasília, DF, 22 jun. 2004. 
 
BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394/96, para incluir no 
currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-
Brasileira”. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 10 jan. 2003. 
 
BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 
1996, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática "História e 
Cultura Afro-Brasileira e Indígena". Diário Oficial da União, Brasília, DF, 11 mar. 2008. 
 
BRASIL. Lei nº 13.146, de 6 de julho de 2015. Lei Brasileira de Inclusão da Pessoa com 

Deficiência. Brasília: Congresso Nacional, 2015. 
 
CANDAU, Vera M. F.; LELIS, Ivani M. S. A relação teoria-prática na formação de educadores. 
In: CANDAU, Vera M. F. (org.). Didática: questões contemporâneas. Petrópolis: Vozes, 1999. 
p. 11-32. 
 
CANDAU, Vera Maria. Educação intercultural: mediações necessárias. Cadernos de Pesquisa, 
São Paulo, n. 146, p. 11-30, jul. 2012. 
 
CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. Tese 
(Doutorado em Educação) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2003. 



43 
 

 
CARVALHO, José Murilo de. Cidadania no Brasil: o longo caminho. 15. ed. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2016. 
 
CAVALLEIRO, Eliane. Do silêncio do lar ao silêncio escolar: racismo, preconceito e 

discriminação na educação infantil. São Paulo: Contexto, 2001. 
 
CÉSAR, José. A escola inclusiva como celebração da diversidade. In: Congresso Brasileiro de 
Educação Inclusiva, 2003, Rio de Janeiro. Anais... Rio de Janeiro: Congresso Brasileiro de 
Educação Inclusiva, 2003. p. 119. 
 
COSTA, Ana Célia da Silva. Educação e diversidade: práticas pedagógicas inclusivas no 

cotidiano escolar. Revista Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 39, n. 1, p. 15-32, jan./abr. 
2014. 
 
COSTA, Emília Viotti da. Da senzala à colônia. 7. ed. São Paulo: UNESP, 1999. 
 
DEUS, Vagner Gonçalves da Silva (Org.). Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira: lei 
10.639/03 e práticas pedagógicas. São Paulo: Selo Negro, 2020. 
 
DOMINGUES, Petrônio. Negros no Brasil: história e historiografia. São Paulo: Selo Negro, 
2007. 
 
FACCI, Marilda G. D. Formação de professores e o trabalho pedagógico: uma perspectiva 
histórico-crítica. Educar em Revista, Curitiba, n. 24, p. 77-92, 2004. 
 
FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 37. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2015. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 58. ed. Rio 
de Janeiro: Paz e Terra, 2019b. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um reencontro com a pedagogia do oprimido. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1992. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1968. GADOTTI, Moacir. 
Pedagogia da práxis, 2.ª ed., São Paulo: Cortez. 1998. 
 
FREITAS, Denise. A educação inclusiva e a interseccionalidade. São Paulo: Editora Acadêmica, 
2003. 
 
Gil, Antonio Carlos, 1946 – Como elaborar projetos de pesquisa/Antonio Carlos Gil. – 6. ed. – 
São Paulo : Atlas, 2017. 
 
GOMES, Nilma Lino. A política nacional de formação de professores na perspectiva da 

educação para as relações étnico-raciais. Brasília: MEC/SECADI, 2017. 
 
GOMES, Nilma Lino. Diversidade cultural e formação de professores: um diálogo 
necessário. Educação em Revista, n. numeroespecial, p. 151-167, 2000. 
 
GOMES, Nilma Lino. Educação e diversidade: o desafio da formação de professores. In: 
CANDAU, Vera Maria (org.). Cultura, identidade e diferença na educação. Petrópolis: Vozes, 
2005. p. 143-160. 
 



44 
 

GOMES, Nilma Lino. Educação e identidade negra: pesquisa e práticas em educação. 2. ed. 
Brasília: MEC/SECAD, 2010. 
 
GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de professores: repensando 

trajetórias. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2012. 
 
GOMES, Nilma Lino. Movimento Negro Educador: saberes construídos nas lutas por 

emancipação. Petrópolis: Vozes, 2018. 
 
GOMES, Nilma Lino. Movimento Negro Educador: saberes construídos nas lutas por 

emancipação. Petrópolis: Vozes, 2017. 
 
GOMES, Nilma Lino. Movimento Negro Educador: saberes construídos nas lutas por 
emancipação. Petrópolis: Vozes, 2017. 
 
IANNI, Octavio. Escravidão e racismo. 2. ed. São Paulo: Brasiliense, 1978. 
 
LOPES, Maria Lúcia. Educação das relações étnico-raciais: desafios da formação de 

professores. In: PINTO, Luiz Felipe (Org.). Educação e relações raciais: novas perspectivas 

para a formação de professores. Brasília: MEC, 2008. p. 31-48. 
 
MANTOAN, Maria Teresa Eglér. Educação inclusiva: os desafios da escolarização para todos. 
São Paulo: Cortez, 2015. 
 
MARX, Karl. O capital: crítica da economia política. Livro I. 9. ed. Tradução de Reginaldo 
Sant‟Anna. São Paulo: Abril Cultural, 1988. (Os Economistas) 
 

MINAYO, M.C. de S. O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em saúde. São Paulo-
Rio de Janeiro, HUCITEC-ABRASCO, 1992. 
 
MOURA, Clóvis. Dicionário da escravidão negra no Brasil. São Paulo: Edusp, 1981. 
 
MUNANGA, Identidade e Etnia. IN: BRANDÃO, André Augusto. Programa de Educação 
Sobre o Negro na Sociedade Brasileira, Ed. EDUFF, Rio de Janeiro, 2004. 
 
MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus 

identidade negra. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2005. 
 
MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus 
identidade negra. 3. ed. Petrópolis: Vozes, 2020. 
 
MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus 

identidade negra. Petrópolis: Vozes, 2005. 
 
MUNDURUKU, Daniel. A origem dos povos indígenas brasileiros. 6. ed. São Paulo: Global 
Editora, 2012. 
 
NILMA, Lino Gomes. Movimento negro e educação: possibilidades e limites da atuação 

política. Belo Horizonte: Autêntica, 2011. 
 
NILMA, Lino Gomes. O lugar do movimento negro na educação. Belo Horizonte: Autêntica, 
2017. 
 
oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática „História e Cultura Afro-Brasileira‟, e dá 



45 
 

outras providências. Diário Oficial da União, Brasília, 10 jan. 2003. 
 
OLIVEIRA, Roseli Faria. Educação das relações étnico-raciais: uma proposta de formação 

docente para a diversidade. Curitiba: Appris, 2015. 
PACHECO, André. A educação inclusiva e o processo de aprendizagem: desafios e conquistas. 
São Paulo: Editora Universitária, 2007. 
 
PEREIRA, Amilcar Araujo. O mundo negro: relações raciais e a constituição do Movimento 
Negro Contemporâneo no Brasil. Rio de Janeiro: Pallas, 2011. 
 
PIMENTA, Selma Garrido. Formação de professores: identidade e saberes da docência. 7. ed. 
São Paulo: Cortez, 2007. 
 
PINHEIRO, Bárbara Carine. Como ser um Educador Antirracista. Bahia: Editora Planeta, 
2023. 
PONCE, Bruna Meneghetti; FERRARI, Alexandre de Sá. Educação antirracista e 
interculturalidade: desafios e possibilidades. Campinas: Papirus, 2022. 
 
RIBEIRO. Alex Leonardo. História e Educação: Políticas Públicas de implementação do 
artigo 26-A da LDB – Lei de Dire-trizes e Base da Educação. Revista Acadêmica, educação, 
tecnologia e negócio. Vol I. Nº I. 2018. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. A gramática do tempo: para uma nova cultura política. São 
Paulo: Cortez, 2006. 
 
SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves e. Educação das relações étnico-raciais: desafios na 

implementação da Lei 10.639/03. Educação & Sociedade, Campinas, v. 24, n. 85, p. 121-136, 
jan./abr. 2003. 
 
SILVA, Renato Emerson dos Santos; RIOS, Antonio Carlos dos Santos. Pedagogia das 

ausências: a negação da identidade negra no currículo escolar. Revista Currículo sem 
Fronteiras, v. 16, n. 2, p. 421-442, jul./dez. 2016. 
 
SOARES, Carlos Eugênio Libâneo. A formação dos quilombos no Brasil. Rio de Janeiro: Zahar, 
2018. 
 
TAVARES, Thiago. Currículo, raça e saberes ancestrais: uma proposta antirracista decolonial. 
Salvador: EDUFBA, 2020. 
 
TODOS PELA EDUCAÇÃO. Apenas metade das escolas públicas realizaram ações de combate 
ao racismo em 2021. 2023. Disponível em: https://todospelaeducacao.org.br/noticias/. Acesso 
em: 25 abr. 2025. 
 
TRINDADE, EzoildaLoretto. SANTOS, Rafael (Org). Multiculturalismo: Mil e Uma Face da 
Escola. Rio de Janeiro: DP&A. 2002. 
 
UNESCO. Declaração de Salamanca e o desenvolvimento de políticas educacionais. 1994. 
Disponível em: https://www.unesco.org/pt/articles/declara%C3%A7%C3%A3o-de-salamanca-e-
linha-de-ação. Acesso em: 26 abr. 2025. 
 
WILLIAMS, Eric. Capitalismo e escravidão. 3. ed. Tradução de Beatriz Sidou. São Paulo: 
Boitempo, 2012. 
 

https://www.unesco.org/pt/articles/declara%C3%A7%C3%A3o-de-salamanca-e-linha-de-a%C3%A7%C3%A3o
https://www.unesco.org/pt/articles/declara%C3%A7%C3%A3o-de-salamanca-e-linha-de-a%C3%A7%C3%A3o


46 
 

ARNAIZ, Pilar. Educação inclusiva: uma escola para todos. Porto Alegre: Artmed, 2005. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo: 
Paz e Terra, 1995. 

GOMES, Nilma Lino et al. Diversidade e educação: reflexões e práticas. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2005. 

HERMES, M. G.; LUNARDI-LAZZARIN, M. L. Inclusão escolar e formação docente: 
repensando práticas pedagógicas. Revista Educação Especial, Santa Maria, v. 28, n. 52, p. 525-
544, set./dez. 2015. 

INCLUSÃO. Inclusão social. Disponível em: https://www.inclusao.gov.br/inclusao-social. 
Acesso em: 01 maio 2025. 

MELLO, Ana Paula Serrata. Capacitismo e seus atravessamentos com a sexualidade e a 
deficiência. Revista Brasileira de Educação, v. 21, n. 67, p. 3263-3282, 2016. 

SCHWARCZ, Lilia Moritz. Nem preto nem branco, muito pelo contrário. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2012. 

ARROYO, Miguel. Ofício de mestre: imagens e auto-imagens. Petrópolis: Vozes, 1998. 

BARROS, Myrian Sepúlveda dos Santos. Racismo institucional e políticas públicas: desafios 
para a promoção da igualdade racial. In: CAVALLEIRO, Eliane; MENEZES, Paulo Vinicius de 
Oliveira (org.). Políticas públicas e desigualdades raciais no Brasil: 120 anos após a abolição. 
Brasília: Ipea, 2016. p. 17-40. 

BRASIL. Ministério da Educação. Programa educação inclusiva: direito à diversidade. Brasília: 
MEC/SEESP, 2003b. 

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei n° 9.394, de 20 de dezembro de 

1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo 

oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira”. 
Diário Oficial da União, Brasília, DF, 10 jan. 2003a. 

BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e 
Diversidade. Orientações e ações para a educação das relações étnico-raciais. Brasília: 
MEC/SECAD, 2004. 

BRASIL. Lei nº 13.005, de 25 de junho de 2014. Aprova o Plano Nacional de Educação – PNE 

e dá outras providências. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 26 jun. 2014. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2014/lei/l13005.htm. Acesso em: 01 maio 
2025. 

BOTO, Carlota. A escola e o tempo: a historicidade do conhecimento e a experiência escolar. 
Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 31, n. 3, p. 777–794, set./dez. 2005. 

 

 

 



47 
 

 


